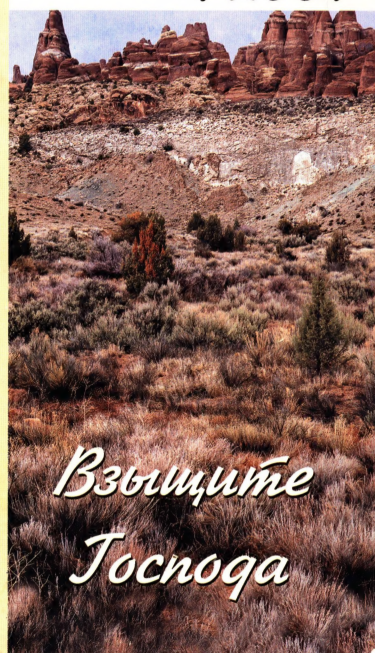


Пособие по изучению Библии

Руководство для учителей

Лео Р. Ван Долсон

# 4'2001





# ПРЕДСТАВЛЯЕТ:

# Книги

Дж. Вандеман.

#### Молитва, достигающая цели

Не кажется ли вам, что ваши молитвы слишком часто не достигают цели? Вы искренно обращаетесь к Богу, но почему-то не получаете достаточно ясного ответа на свои просьбы. Прочитав эту книгу, вы познакомитесь с четырьмя важными составными молитвы, которые помогут сделать вашу молитвенную жизнь более успешной.



#### Дж. Паулин. Библейская истина в современном мире

Многие адвентисты предпринимают попытку за попыткой, чтобы донести весть Евангелия до мирских людей, и всякий раз терпят неудачу. В чем причина происходящего? Какие приемы помогают достичь результата в работе с неверующими? Как узнать нужды мирского человека? Как сохранить

свою собственную веру в секулярном мире? Для каждого, кто стремится добиться успеха в благовествовании современному обществу, эта книга будет настоящей находкой.



# Пособие по изучению Библии Руководство для учителей

# IV КВАРТАЛ

# Взыщите Господа

Лео Р. Ван Долсон

# Содержание

|         |               | предисловие                                 |
|---------|---------------|---------------------------------------------|
| Урок 1. | 29.09-05.10   | Пророк не из пророков                       |
| Урок 2. | 06.10 - 12.10 | Грехи соседей                               |
| Урок3   | 13.10 - 19.10 | «Слушайте слово сие»                        |
| Урок4   | 20.10-26.10   | «Приготовься к сретению Бога твоего»        |
| Урок 5  | 27.10-02.11   | «Взыщите Господа»                           |
| Урок 6  | 03.11-09.11   | Пройти мимо или пройти посреди?             |
| Урок7   | 10.11 - 16.11 | Беспечные на Сионе                          |
| Урок 8  | 17.11 - 23.11 | Видение первое – саранча и молитва          |
| Урок9   | 24.11-30.11   | Видение второе – судогнем                   |
| Урок 10 | 01.12-07.12   | Видение третье – отвес                      |
| Урок 11 | 08.12-14.12   | Видение четвертое – спелые плоды            |
| Урок 12 | 15.12-21.12   | Видение пятое – нет спасения для погибающих |
| Урок 13 | 22.12-28.12   | Восстановление                              |



And or showed the Latinships of Companies a correction

And or shared state a semiclastic and community approach to a semiconduction of the semi

#### ПРЕДИСЛОВИЕ

Несмотря на то, что слова пророков Ветхого Завета написаны в древности, они громким эхом отзываются и в наши дни. Хотя эти пророки возвещали в определенное время и обращались к своему народу, их вести являются не просто интересной исторической летописью или сообщениями о жизни иного народа, жившего в иной стране и в иную эпоху, не просто информацией о его многострадальной жизни. Они были сохранены, потому что насущны и актуальны и для нас. И как бы ни отличались эти вести по своему художественному стилю, контексту и тонкостям изложения, почти все они сводятся к одному: Бог призывает нас умереть для своего «я» и отказаться от своих греховных, нечестивых путей, подчинившись Ему; Он прощает нас, исцеляет, восстанавливает и желает даровать нам такую жизнь, которую мы даже не можем приблизительно представить себе.

Вместе с тем людям, как всегда, трудно выслушивать, соглашаться и верить. Быть может, весть о том, что Бог желает простить наши грехи и исцелить нас, слишком хороша для того, чтобы люди легко в нее поверили? Однако скорее всего люди просто слишком дорожат «мимолетными, греховными наслаждениями» (которые быстро сменяют одно другое), а потому не желают внимать милосердному, любящему гласу Божьему.

Тем не менее Господь не перестает взывать к нам. И мы слышим Его мольбу и громкие призывы на протяжении всего Священного Писания, включая Книгу пророка Амоса, которую будем изучать в этом квартале. Во всем Ветхом Завете, как и в Книге пророка Амоса, эти призывы зачастую принимают форму пророческих вестей, обычно начинающихся резкими обличительными речами продолжающемуся греху и отступничеству Божьего народа. Вслед за этим идет яркое описание того, куда может привести их непрестанный грех и отступничество. Для непосвященных Ветхий Завет может казаться страшной книгой, выражающей мысли страшного Бога. Однако познавшие этого Бога понимают, что за резкими словами и предупреждениями пророков скрывается нечто иное: мольба и наставления любящего и заботливого Отца. По

Своей бесконечной любви Он пытается спасти людей, которые, в силу своей падшей природы падшего мира, совершенно неспособны спасти себя сами.

Даже несмотря на весь ужас этих вестей и содержащиеся в них предупреждения о грядущей гибели, суде, нашествии саранчи, о плене и пожарище, в них всегда вплетаются нити надежды, обетования, спасения, искупления и восстановления. Потому что, когда все сказано и сделано, по-прежнему остается одна неизменная, неопровержимая и вечная истина, которая служит основанием всякой истины и действительности, — наш Бог есть любящий, спасающий, исцеляющий Бог, обращающийся к нам с простыми словами: «Взыщите Меня и будете живы».

#### пророк не из пророков

**ОСНОВНОЙ ТЕКСТ:** Ам. 7:12, 15

#### ЦЕЛЬ УЧИТЕЛЯ

- 1. Рассказать об Амосе до его призвания на служение и об источнике его силы и власти.
- 2. Понять политическую обстановку в эпоху Амоса.
- 3. Применить уроки из Книги пророка Амоса к жизни в двадцать первом веке.

#### ПЛАН УРОКА

- АМОС ПРОРОК НЕ ИЗ ПРОРОКОВ.
  - А. Бог призвал Амоса свидетельствовать Израилю во время мира и благоденствия.
  - Б. Амос не был профессиональным пророком.
  - В. Сегодня Бог призывает христиан свидетельствовать о Нем, даже если они не являются профессиональными проповедниками.
- II. ЖИЗНЬ ВО ВРЕМЕНА АМОСА.
  - А. Двенадцать колен Израиля были разделены на Северное и Южное царство.
  - Северное царство, Израиль, существовало во время мира и благоденствия.
  - В. В правление Иеровоама II Израиль впал в идолопоклонство.
- III. ПРИМЕНЕНИЕ УРОКОВ ИЗ КНИГИ ПРОРОКА АМОСА К ЖИЗНИ В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ.
  - А. Бог призывает нас свидетельствовать каждому.
  - Мы свидетельствуем миру, убаюканному чувством ложной безопасности.
- В. Слово, сказанное вовремя: что я говорю, когда благовествую? **КОММЕНТАРИЙ** 
  - В Книге пророка Амоса есть несколько духовных жемчужин,

которые искренние христиане должны хранить в своем сердце и разуме: «Господь возгремит с Сиона» (1:2); «пойдут ли двое вместе, не сговорившись между собою?» (3:3); «Господь Бог ничего не делает, не открыв Своей тайны рабам Своим, пророкам» (3:7); «приготовься к сретению Бога твоего, Израиль» (4:12); «Взыщите Господа — и будете живы» (5:6); «возненавидьте зло и возлюбите добро, и восстановите у ворот правосудие» (5:15).

Изучая Книгу пророка Амоса, помните о бесстрашном вестнике, неизменной вести и Господе, Который никогда не подводит.

І. Бесстрашный вестник

Центральное место в Книге Амоса занимает не пророк Амос, а Господь и Его весть. Вестник существует благодаря вести, а не наоборот. Вечным вестником всегда является вечный Бог, Который говорил и продолжает говорить. Те, кто призван и удостоен высокой чести передавать эту весть, всегда должны помнить, что без вести они никто. Не статус или качества проповедника делают его весть подлинной, но повергающее в трепет осознание того, что «Господь Бог сказал» (3:8).

Амос это сознавал. Он «не пророк и не сын пророка», но пастух, собиравший сикоморы (см. Ам. 7:14). Однако Амос также понимал, что наивысший долг детей Божьих — поддерживать с Ним такие отношения, чтобы всякий раз, когда Он призывает, не оставалось никаких сомнений по поводу происхождения и цели такого призвания. Именно это превращает пастуха в бесстрашного пророка, рыбака — в провозвестника Евангелия, надменного фарисея — в апостола, несущего Благую весть до края земли, а непритязательную девушку — в вестницу Церкви Остатка.

#### II. Неизменная весть

Весть, актуальная во все времена, была и вестью Амоса: Бог есть! И в основу всех человеческих взаимоотношений и поведения должно быть положено понятие о Его владычестве, благодати и суде. Неизменная весть становится «настоящей истиной» (2 Петр. 1:12), когда она возвещается пророком в его эпоху и его современникам.

В какое время жил пророк Амос? И Иудея, и Израиль переживали небывалый экономический подъем. Когда враги были побеждены, можно было ожидать, что народ завета будет жить в согласии с Господом, Который всегда напоминал им: «Вас же Я

вывел из земли Египетской и водил вас в пустыне сорок лет» (Ам. 2:10).

Однако экономическое процветание не гарантирует духовной зрелости, нравственной или социальной ответственности. Богатые становились еще богаче, бедные становились еще беднее, и так продолжалось до тех пор, пока страна не впала в духовный сон и нравственно не опустошилась (см. Ам. 2:6, 7). И, что еще хуже, они не осознавали своего положения.

Израиль — царь, священники и народ — не относились ко греху так, как он того заслуживал. Они превращали суд «в яд и плод правды в горечь» (Ам. 6:12). На этом фоне сияет неизменная истина для времени Амоса: мы призываемся к ответу перед вездесущим Богом, благодать и суд Которого всегда сопровождают человека в его жизни.

«Самым важным вкладом Амоса в библейскую теологию является его настойчивое утверждение о том, что правосудие — это самая большая ценность и что избранность накладывает дополнительные обязательства, а не дает дополнительные права» (Джозеф Телушкин. «Библейская грамотность», Нью-Йорк, 1997 г., с. 316).

III. Господь, Который не подводит

В то время, когда Израиль и Иудея не желали признавать Бога, Амос взял на себя ответственность напоминать им о существовании Бога, Который никогда не перестает исполнять Свои намерения, связанные с искуплением и судом. Пророк рисует три портрета Бога.

- 1. Бог есть живой Господь и Владыка Вселенной, а не божество, являющееся плодом прихотей и фантазий того или иного племени. Личностные качества и вселенское владычество Бога не может быть заменено вымышленными божествами и кумирами, установленными в вефилях человеческого воображения (см. Ам. 2:14). Он является Господом всех народов и бдительно следит за поведением каждого из них (см. главы 1 и 2).
- 2. Бог является Личностью, Которая раскрывает сама себя. Бог раскрывает Себя и Свое «святое имя» (Ам. 1:2; 2:7), действуя на протяжении всей истории, чтобы Его воля и намерения в конечном итоге возобладали (9:11—15). Бога

нельзя поместить в чудотворный образ, который якобы дарует благоденствие. Верить в то, что Бог существует для того, чтобы утолять нашу алчность, значит упускать из виду главное в Библии: святой Бог вступает во взаимоотношения со Своим народом и хочет, чтобы он поднялся над алчностью и был подобен Ему (см. 5:14).

3. Бог свят, праведен и благ. Его безупречная праведность неоспорима. Если бы это было не так, то Он не мог бы быть Богом. Израиль знал это и заменил этим знанием опыт повседневного пребывания с праведным Богом. Подобный опыт требует, чтобы Божья праведность была запечатлена в нашем сознании и чтобы все наши действия отражали тот факт, что мы — дети праведного Бога. Только тогда мы сможем называть грех по его имени и относиться к другим так, как Бог относится к ним. Только тогда мы не будем достигать благоденствия за счет попрания общественной справедливости.

ТЕКСТЫ ДЛЯ ИССЛЕДОВАНИЯ: *Втор.* 9:1—19; 18:9—18; 2 Пар. 20:15—20; Ам. 1:1

- 1. Амос был пастухом, который жил скромно и просто. В глазах Бога это было преимуществом для вестника Израиля. Как образ жизни Амоса раскрывает Божью весть для Израиля? Сколько раз в истории Израиля Бог передавал ту же самую весть с помощью такого же скромного вестника?
- 2. Израиль на протяжении всей своей длительной истории часто забывал о том, как Божья рука и водительство даровали ему мир и успех в делах. И всякий раз, когда они забывали об этом, Бог посылал к ним вестника со словами предупреждения. Какова главная тема этих предупреждений? Возвещал ли Амос свою весть как-то иначе? Если да, то как? Если нет, то почему нет?
- 3. Благоденствие и безопасность устанавливаются сегодня во многих странах мира. Каким образом изобилие делает нас самодовольными? Как мы можем наилучшим образом использовать то, что у нас есть? Как часто мы протягиваем руку помощи, не думая при этом о том, чего это может нам стоить? Если бы Бог призвал вас возвещать тот же призыв

- к пробуждению, который возвещал Амос, как бы вы это сделали, чтобы произвести наибольшее впечатление на людей?
- 4. Пастушеская жизнь Амоса оградила его от политических страстей его эпохи. Какую весть вы готовы возвещать на основе личного опыта? Как бы вы использовали свой опыт, чтобы возвестить Божью весть обществу, в котором вы живете?
- 5. В Ам. 3:7 Бог говорит, что ничего не сделает до тех пор, пока не пошлет весть через Своих рабов. Какие вести Он нам посылает и через кого? Докажите, что мы либо слушаем эти вести, либо отворачиваемся от них. Какие условия должны быть выполнены, прежде чем мы сможем воплотить эти вести в жизни? Каким образом самодовольство может помешать каждому из нас лично и всей Церкви в целом внять этим вестям?

# ЛИЧНОЕ БЛАГОВЕСТВОВАНИЕ Основной текст: *Притч.* 18:10, 11

Амос возвещал Израилю Божью весть предупреждения во времена мира, процветания и стремления к удовольствиям. Но никому не нравится выслушивать плохие вести в благополучные времена. Людям свойственно как можно дольше растягивать и продлевать время удовольствия и рассматривать все то, что может помешать этому, как серьезную угрозу, даже если эта угроза требует нашего пристального внимания.

Во времена благополучия нам свойственно уклоняться с того пути, который фактически обеспечил наше процветание. Мало где это проявляется более наглядно, чем в Церкви. В бедственное и скорбное время мы сплачиваемся, чтобы вместе справляться с несчастьем, возлагая надежды на Иисуса как на нашего Искупителя. Но когда наступают благодатные времена, мы не испытываем потребности в таком водительстве и начинаем блуждать всякими обходными путями.

То же самое происходит с ростом и развитием Церкви. Небольшие миссии, борющиеся с трудностями, оказывают огромное влияние на своих посетителей и общество в целом, тогда как большие, богатые и устоявшиеся общины не выигрывают на их фоне. Как мы, адвентисты седьмого дня, противостоим тенденции уклоняться с прямых путей в благоприятное время? Можем ли мы пробудить неверующих и сомневающихся, а также тех, кто ослеплен стремлением к материальному достатку и обогащению? Поясните свой ответ. Какими средствами или методами мы могли бы для этого воспользоваться?

#### ОТ ТЕОРИИ К ПРАКТИКЕ

Амос не находил покоя до тех пор, пока не передал Израилю Божью весть. Даже его имя означает «носитель бремен». Назовите имена некоторых других «носителей бремен», которых Бог призвал возвещать весть Его народу.

#### ВОПРОСЫ ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

- 1. В Библии Амос представлен как пастух и собиратель сикоморов. Но человек, которого Бог призывает совершить столь важное служение, должен обладать еще какими-то качествами. Чтобы лучше понять ответственность, которая была возложена на Амоса, перечислите и обсудите другие необходимые качества «носителя бремен».
- 2. Каким образом Христос понес наше бремя? Что это говорит нам о любви? Должны ли вы любить человека, чтобы нести его бремя? Должен ли был Амос любить тот народ, которому он возвещал весть? А мы должны любить наш народ? Поясните свой ответ.
- 3. Иона это еще один муж, которого Бог призвал, чтобы нести весть народу, погрязшему в грехах. В чем сходство между Ионой и Амосом? В чем разница между ними? Что эти сходства и различия говорят нам о том, каких людей Бог избирает Себе в помощники?

#### ВОПРОСЫ ДЛЯ ЗАКРЕПЛЕНИЯ

1. В материале за воскресенье, где было дано описание происхождения Амоса, говорилось, что Бог призвал его, и это единственное, что имело значение. Изменилось бы что-нибудь, если бы Амос был ответственным сотрудником фирмы, постоянно летающим в командировки? Каким образом наше стремление сделать карьеру и деловая жизнь могут помещать Богу использовать нас? Каким образом более скромная жизнь может сделать нас доступными для Бога?

- 2. Призвал ли вас Бог к выполнению особого служения? Дорожите ли вы этим призывом превыше всего? Поясните свой ответ. Дайте время каждому в классе поразмышлять над тем, что бы они сделали, если бы Бог призвал их. Какую весть Бог поручил возвещать каждому из нас, и возвещаем ли мы ее?
- 3. Во время относительного мира, благоденствия, стремления к удовольствиям люди не понимали, в чем именно они поступают неправильно, или не желали понимать. Тогда Господь призывает человека, возлагает на него бремя и помогает ему донести Свою весть до людей. В дальнейшем Бог прибег к помощи Своего Сына, чтобы достучаться до разума и сердца человека. И в середине XIX века Бог призвал группу женщин и мужчин, чтобы снова донести до людей Свою весть. Почему Бог работает с людьми через других людей? Почему Он не использует сверхъестественные силы и не является нам лично?
- 4. Какое бремя Бог возложил на вас? Какую весть нужно услышать тому обществу, в котором вы живете, вашим коллегам, сокурсникам, вашим друзьям? Видите ли вы себя Ионой или Амосом? Вы молчите или говорите? Подумайте об этом на предстоящей неделе и помолитесь об этом наелине.

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Бог призвал Амоса свидетельствовать народу, который был усыплен собственным благополучием. Он был «никем» в глазах сильных мира сего. Однако Бог доверил ему нести весть покаяния Своему народу.

Бог поручает нам как христианам благовествовать окружающему нас миру. Мы должны помочь нашим друзьям и соседям признать свою нужду в личных взаимоотношениях со Христом и действовать на основании этой осознанной потребности.

# ГРЕХИ СОСЕДЕЙ

ОСНОВНОЙ ТЕКСТ: Откр. 3:19

#### ЦЕЛЬ УЧИТЕЛЯ

- 1. Напомнить Божий завет.
- 2. Понять, как Бог будет судить христиан и нехристиан.
- Исследовать, как христианам следует относиться ко греху собратьев в своей среде.

#### ПЛАН УРОКА

- БОГ ПРЕДЛАГАЕТ СВОЙ ЗАВЕТ.
  - А. Он заключил завет с Адамом и Евой (см. Быт. 1:28, 29; 2:15; 3:15, 19).
  - Б. Он предложил Свой завет Ною и его семье (см. Быт. 6:18; 8:15, 16: 9:1. 8—10).
  - В. Он заключил завет с Израилем через Авраама (см. Быт. 12:1—3).
  - Г. Он предложил Свой завет Моисею и израильтянам (см. Исх. 6:7).
  - Е. Царь Давид также вступил в завет с Богом (см. Пс. 88:4, 5).
  - Д. Бог учредил новый завет в момент смерти и воскресения Христа (см. Иер. 31:31; Евр. 8; 9).
  - Е. Бог был намерен во всякое время общаться с народом, который Он сотворил, и поддерживать с ним близкие отношения (см. Иер. 7:23.)
- II. БОЖИЙ СУД ПОСТИГАЕТ ВСЕХ.
  - А. Амос говорит о зверствах, совершаемых окрестными народами, и о Божьем суде, который их постигнет.
  - Б. Затем Амос обращается к грехам Израиля.
- III. ПОСЛЕДСТВИЯ НАРУШЕНИЯ БОЖЬЕГО ЗАВЕТА.
  - А. Израиль избрал поклонение ложным богам.
  - Б. Отход от Божьего завета приводит к идолопоклонству.
  - В. Те, кому Бог дает больше духовного света, несут на себе больше ответственности.

#### КОММЕНТАРИЙ

Амос — это пророк, который понимает не только теологию, но и психологию. Он начинает весть Божественного суда с перечисления грехов народов, окружавших Израиль, и говорит о том, какие суды их постигнут. Его слушатели в Вефиле с ликованием внимают его речам. Но когда пророк обращается к ним, их радостные возгласы смолкают. Таким образом пророк показывает нам реальность греха и ответственность избранного Божьего народа.

#### Реальность греха

Грех есть грех, и его чудовищный характер ясно показан в Книге Амоса, гл. 1 и 2. Не имеет значения, кто совершает грех. Пребывание вне круга избранного Божьего народа не может быть оправданием греховной жизни, особенно если эта жизнь бросает вызов всеобщим нравственным нормам, которые открываются каждому человеку всевозможными способами. Бог, создавший природу, открывает Свою волю в тихом голосе совести. Он открывает людям нравственные требования, которыми должен руководствоваться каждый человек и все общество в целом. Дамаск, Газа, Тир, Едом, Аммон и Моав не могли претендовать на какое-то особое отношение к себе только на том основании, что они не получили специального откровения Божественной воли. Бог в достаточной мере открыл им Свои намерения относительно взаимоотношений между людьми.

Но мы всегда должны помнить, что неправедные и мстительные мысли и поступки одинаково неприемлемы как для христиан, так и для нехристиан. Грехи, маленькие или большие, один или несколько, всегда вызывают Божественный гнев и суд.

#### II. Ответственность избранного Божьего народа

Если народы, окружавшие Иудею и Израиль, не могли избежать Божьего суда, то насколько более неминуемым и суровым должен быть Его гнев против народа, с которым Он заключил завет?

В Ам. 2:10, 11 перечисляются преимущества, которые Бог даровал Израилю и Иудее:

- 1. Освобождение из Египта.
- 2. Божественное водительство во время странствования по пустыне и последующее создание государства.
- 3. Овладение землей обетованной.

4. Откровение Божьего Закона.

5. Непрерывные Божественные вести, посылаемые через про-

роков.

Почему Израиль был удостоен такой чести? Почему Бог избрал его «из всех племен земли»? (3:2). Не потому, что они были достойны, но потому, что Бог восхотел этого по Своей милости. «Господь призывал его (Израиль) хранить среди людей Божественный закон, символы и пророчества, которые указывали на Спасителя. Он желал, чтобы израилычне стали источниками, несущими миру спасение... еврейский народ должен был являть Бога всем другим народам» (Е. Уайт. «Желание веков», с. 27).

Преимущества без ответственности влекут порок. И поскольку Израиль решил следовать лжи (см. Ам. 2:4) вместо того, чтобы чтить Закон Господень, он скатился до такой нравственной скверны и духовного упадка, что между ним и окрестными языческими народами не осталось почти никакой разницы. Судьи брали взятки и осуждали невиновных (см. Ам. 2:6). Забыв о рабстве в Египте, заимодавцы продавали своих должников в рабство за «пару сандалий» (2:6). Бедные были угнетаемы; процветала проституция и безнравственность.

Амос переживает о том, что Израиль избрал себе в качестве эталона поведения и образа жизни не Закон Божий, а культуру и обычаи окрестных народов, тем самым осквернив «святое имя» Бога (2:7). Те, кто бесславит имя Яхве, совершают страшное преступление. Они сознательно восстают против самой природы Бога. Они поднимают на щит свое «я» и бросают вызов владычеству Госпола.

Но вина Израиля имела далеко идущие последствия. Вместо того чтобы быть нравственной совестью, духовным образцом, этическим эталоном и пророческим гласом для окрестных народов, Израиль стал сточной ямой нечестия и духовного распутства. Вот почему Амос предсказал, что их постигнет более суровый суд, чем любой другой народ.

Когда люди сознательно пренебрегают Божьим светом и истиной, когда они бросают вызов Его закону и завету, когда религия становится просто рутиной без каких-либо духовно-нравственных обязательств, то можно не сомневаться в том, что их

постигнет истинный, неизбежный и суровый суд Божий. Не бывает благословения без ответственности.

«Избранность не должна ошибочно пониматься как Божественный фаворитизм или иммунитет против наказаний. Напротив, она означала подверженность более серьезному Божественному суду и наказанию» (Абрахам Дж. Хешель. «Пророки», с. 32). ТЕКСТЫ ДЛЯ ИССЛЕДОВАНИЯ: 2 Цар. 12; Мф. 7:3; Рим. 2:12—16

- 1. Амос искусно передавал Божью весть, добившись внимания своих слушателей с помощью темы, которую все одобряли, преступления окрестных стран и народов. Когда он выкрикивает название каждой страны и перечисляет преступления против человечности, совершенные ее жителями, толпа радостно приветствует его, но только до того момента, когда он начинает перечислять грехи Иудеи и Израили. Добился бы Амос такого же отклика, если бы передавал Божью весть иначе? Если да, то каким образом?
- 2. Израиль, избранный Божий народ, был обязан возвещать миру Божью весть. Тем не менее он не выполнил свою часть завета. В каком смысле Израиль нес ответственность за свои поступки? Какое место отведено ответственности в Божьей вести к Израилю? Является ли это праведностью от дел? Поясните свой ответ.
- 3. Бог судил народы, окружавшие Израиль, на основании их знания добра и зла. Мог ли Он также судить их за то, что они не искали Ero?
- 4. С чего начинается наша ответственность делиться с окружающими нас Божьей вестью, и чем она заканчивается? Как нам избежать тех ловушек, попавшись в которые Израиль нарушил свой договор с Богом?
- 5. Соседи Израиля совершали зверства, на которые Бог не мог закрыть глаза. Однако Израиль был не менее грешен, потому что отвернулся от Бога. Связаны ли современные христиане тем же заветом, что и Израиль, и можем ли мы нести ответственность за его неисполнение? Поясните свой ответ.

#### ЛИЧНОЕ БЛАГОВЕСТВОВАНИЕ

Основной текст: Еф. 2:4-10

Амос, не колеблясь, возвещал Израилю весть, которую поручил ему Бог, использовав интересный и тактичный подход. Вместо того чтобы прямо обрушиться на грехи Израиля, он сначала осудил окрестные народы за их преступления.

Одна из причин, по которым этот метод сослужил ему добрую службу, может заключаться в том, что, несмотря на свои недостатки, израильтяне все же считали себя праведным народом, живущим в окружении язычников. Они одобряли Амоса, когда тот осуждал окрестные народы. Но когда он возвестил Божий суд против своих соотечественников, эти обвинения немногим отличались от тех, которые он выдвинул против других стран!

Как христиане мы знаем, что только по благодати Божьей и благодаря дару Его Сына у нас есть возможность обрести спасение. Мы знаем, что каждый человек — это грешник, рожденный во грехе. Однако зачастую мы, подобно израильтянам, возносим себя над окружающими нас людьми, несмотря на свои очевидные промахи.

Благовествуя тем, кто не знает истину, мы должны помнить, что единственная разница между нами и ими заключается в том, что мы приняли Божью любовь. Критикуя их недостатки, мы не сознаем того, что они ничуть не хуже наших собственных. Просто мы верим в Иисуса, и это именно то, в чем нуждаются и они.

Как пример Амоса может помочь нам находить более деликатный подход к другим людям? Как мы можем на его примере помочь им осознать свою значимость?

#### ОТ ТЕОРИИ К ПРАКТИКЕ

На протяжении всей Библии Бог обращается к нам как Спаситель мира, любящий Отец, великий Врач и Творец Вселенной. Как Он обращается к нам в Книге пророка Амоса?

#### ВОПРОСЫ ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

 В материале за понедельник сказано, что в первых двух главах Книги Амоса Бог взыскивает со всех народов за те поступки, греховность которых очевидна для них. Справедливо ли это и

- в наши дни? Поясните свою мысль. Взыскивает ли Бог с семей и церквей за их поступки? Поясните свой ответ. Какие подтверждения этому мы находим в Библии?
- 2. Бог говорит: «Только вас признал Я из всех племен земли, потому и взыщу с вас за все беззакония ваши» (Ам. 3:2). Почему Бог избрал израильтян, чтобы быть Его народом? Почему Он избрал нас быть Его народом?
- 3. В уроке говорится, что Израиль развратился потому, что перестал развивать свои отношения с Богом и жить по Его завету. Как мы можем укреплять свои отношения с Творцом? Что ослабляет наши взаимоотношения с Ним: тяжкие грехи, которые мы совершаем, или незначительные проступки, которые мы допускаем ежедневно, или то и другое вместе взятое? Поясните свой ответ.

#### ВОПРОСЫ ДЛЯ ЗАКРЕПЛЕНИЯ

1. Каким образом весть Амоса можно применить к адвентистской Церкви? Может ли Бог взыскать с нас за то, что мы не живем по истине, которую знаем, и не делимся ею с другими? Несем ли мы ответственность за грехи тех людей, с которыми мы не делимся истиной и которые живут и умирают в неведении? За грехи друзей, соседей, сослуживцев, которым мы не благовествуем? Поясните свой ответ. Что Амос пытается сказать нам в уроке на эту неделю?



- 2. Как вера в скорое пришествие Христа укрепляет в нас желание жить праведной жизнью и не согрешать против Бога? Подумайте о том, что бы вы изменили сегодня, если бы знали, что конец наступит завтра утром?
- 3. Обличительные проповеди сегодня непопулярны. Современные проповедники больше говорят о милости и благодати Божьей. Какие проповеди сблизили вас со Христом? Как вы думаете, какой метод благовестия будет более действенным при возвещении истины вашим друзьям и соседям и почему? Как вам кажется, какой метод предпочитает Бог? Объясните, почему.

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Предупреждая Израиль о судах, которые постигнут его, Амос

сначала осудил окрестные страны. Он подчеркнул, что израильтяне не пали бы так глубоко, если бы оставались верными. Поскольку они являются избранным Божьим народом, Господь будет судить их более сурово, чем другие народы.

Как христиане мы должны извлечь для себя уроки из этого библейского примера.

### «СПУШАЙТЕ СПОВО СИЕ»

OCHOBHON TEKCT: Am. 5:4

#### ЦЕЛЬ УЧИТЕЛЯ

- 0 cyge, 7/0 c/ 6 miles 1. Проанализировать главную весть, с которой Бог обращается к Своему народу.
- 2. Понять, каким образом ошибки Израиля влияют на нас сегодня.
- 3. Исследовать, почему нам следует помнить, как Бог вел нас в прошлом.

#### ПЛАН УРОКА

- БОГ ПРИЗЫВАЕТ ИЗРАИЛЬ ВСПОМНИТЬ СВОЕ ПРОШЛОЕ.
  - А. Бог напомнил Израилю о том времени, когда Он водил их.
  - Б. Однако Израиль предпочел забыть о Божьем водительстве и ходить своими путями.
  - В. Выбор израильтян привел их к гибели.
- БОГ ПРИЗЫВАЕТ НАС БЫТЬ ПОСЛУШНЫМИ ЕМУ. 11.
  - А. Как христиане мы должны воплощать Божий замысел.
  - Б. Непослушание Его замыслу приводит к ожесточению сердец и отвержению истины. Это, в свою очередь, ведет нас к гибели.
- 111. ВОСПОМИНАНИЕ О ПРОШЛОМ МОЖЕТ УКРЕПИТЬ НАС.
  - А. Христос знал о провидении Божьем и поэтому не впадал в отчаяние на кресте.
  - Б. Когда мы, находясь в сложных ситуациях, вспоминаем, как Бог вел нас в прошлом, то мы можем быть уверены, что Он не оставит нас в будущем.

#### КОММЕНТАРИЙ

Мы живем в мире, в котором прошлое преследует нас, наше настоящее бросает вызов, а наше предназначение побуждает нас простираться вперед, к высшей цели — встрече с нашим Господом. Слово Божье непрестанно напоминает нам, что мы не сможем завершить поприще веры, если предпочтем жить так, как будто история и судьба не имеют никакого значения. «Ешь, пей, веселись», «ибо завтра умрешь» (Лк. 12:19; 1 Кор. 15:32) — это философия лукавого. Он хочет, чтобы мы забыли тот путь, которым Бог вел нас в прошлом и с которого Он советует нам не уклоняться в будущем. Блудный сын исповедовал эту философию в своей жизни и оказался в свином хлеву. Он возродился, вспомнив дом и любовь отца. Так происходит и с нами.

В уроке на эту неделю показаны три необходимых принципа Божьего народа: помнить историю, слушать Божье Слово и знать, что день суда близок.

#### Помнить историю

Сумели бы израильтяне создать свое государство и стать особенным народом, если бы в прошлом, когда они были рабами в Египте, Бог не вмешался в их историю? (Ам. 3:1). На протяжении всего Ветхого Завета Бог постоянно призывает Израиль помнить, что он стал тем, кем является, только благодаря Его искупительному действию (Исх. 3:15—17; 6:6—8; Лев. 11:45; Втор. 5:6; 1 Цар. 10:18). В Книге Исход рассказывается не об Израиле, а о Боге. Библейская религия отличается от всех других религий тем, что спасение — это не человеческая заслуга, а милостивое действие Бога.

О ком бы ни шла речь: о древнем Израиле, современной Церкви или о вас лично — забвение истины о том, что мы существуем только благодаря Богу, всегда дорого стоит. Между радостью жизни под благодатью и надменно-хвастливыми заявлениями о том, что мы сами распоряжаемся своей жизнью, находится забвение истории нашего спасения: «Ибо благодатью вы спасены чрез веру, и сие не от вас, Божий дар: не от дел, чтобы никто не хвалился» (Еф. 2:8, 9).

Высокомерие израильтян привело к тому, что они забыли, почему Бог избрал их, и их надменность стала причиной того, что они радовались своему временному благоденствию, поступаясь духовно-нравственными приоритетами. Вот почему Амос предсказывает скорую гибель. «Нам не нужно бояться будущего, разве только в том случае, если мы забудем путь, которым вел нас Господь» («Свидетельства для служителей и работников Евангелия», с. 31).

#### II. Слушать Божье Слово

В Ам. 3:3 Бог напомнил израильтянам, что Он освободил их из Египта, чтобы сделать их примером для других народов, семь-

ей, живущих в близких отношениях с Ним: «Только вас признал Я из всех племен земли», — говорит Бог (3:2). Слово «признал» выражает близость, верность и преданность, присущую супружеским отношениям (см. Быт. 4:1). Однако Амос обвиняет Израиль в равнодушии, предательстве и нравственном прелюбодеянии.

Что довело Израиль до такой трагедии? Одна из причин — забвение истории. Другая кроется в отвержении Божьего Закона. Но Амос указывает на еще более фундаментальную причину: неспособность Израиля выслушивать Слово Божье. Бог никогда не перестает общаться со Своим народом. И если мы отказываемся выслушать Его, то многим рискуем.

«Пойдут ли двое вместе, не сговорившись между собою?», — вопрошает пророк (Ам. 3:3). Без ежедневных встреч с Богом невозможно поддерживать с Ним отношений. Образ жизни без Бога разрушает саму основу жизни, которая должна характеризоваться любовью, послушанием истине и проявляться в нравственных и социально направленных поступках. Израиль не пожелал выслушать Божье Слово. Псалмопевец писал: «В сердце моем сокрыл я слово Твое, чтобы не грешить пред Тобою» (Пс. 118:11). Если мы пренебрегаем Словом Божьим, грех медленно, но верно овладеет нами и все общество и каждый его член в отдельности опустятся на социально-нравственное дно.

#### III. День суда близок

Человек, не желающий выслушивать Бога, не сможет избежать судного дня. Милостивый Бог является также судящим Богом (см. Ам. 3:2). Этот суд является не просто результатом причинноследственной связи, но и проявлением Божественного гнева к личному и общественному нечестию. Нечестивые могут процветать в своем изобилии и радоваться ему. Но это благоденствие носит временный характер, и внутри него уже есть семена погибели.

Суд — это Божья весть, обращенная к людям, которые равнодушно отноятся к Его призванию и законам. Божественное избрание — это не прививка против суда. Быть спасенным однажды не значит быть спасенным навсегда. Если мы избраны и спасены Богом, это накладывает на нас особую ответственность пребывать в Божьей воле как в личной, так и в общественной жизни. Будь на страже, народ Божий, «ибо Господь Бог ничего не делает, не от-

крыв Своей тайны рабам Своим, пророкам... Господь Бог сказал» (Ам. 3:7, 8).

Пророческая весть гласит: вы должны жить в согласии с вестями прошлого, настоящего и будущего.

#### ТЕКСТЫ ДЛЯ ИССЛЕДОВАНИЯ: Ам. 3:1, 2, 11—15; Ос. 13:9, 10

- 1. Израиль славился своими богословами. Но, несмотря на все свои познания, они все же уклонились от Бога. Ища знаний, они все дальше и дальше уходили от Бога по мере того, как перенимали образ жизни и обычаи окрестных народов. В конце концов они перестали уважительно относиться к своей истории и забыли о том, как пришли к такому благоденствию. Как вы напоминаете себе о Божьем водительстве, которое привело вас к теперешнему положению? Какие особенности профессиональной и личной жизни вы связываете с Его водительством?
- 2. Пренебрегая своей историей, Израиль, по сути, пренебрег Богом. Израильтяне полагались на собственную мудрость и приписывали свой успех собственным усилиям. Постепенно они перестали отличать добро от зла и закрыли глаза на последствия своих поступков. Через Осию и Амоса Бог снова призвал их вернуться к Нему. Что было забыто церковью на протяжении истории? Чем пренебрегали вы в вашей личной христианской жизни? Где мы более всего склонны полагаться на собственную мудрость? С какими предупреждениями и призывами Бог обращается к Церкви и к отдельным ее членам?
- 3. Нарушив завет с Богом, Израиль снова подвергся Его правосудию. Могли ли они вернуться к Богу и избежать наказания, или они зашли слишком далеко? (См. Ос. 13:9, 10). Бог всегда указывал им выход, предлагая решение их проблем. Что это было за решение? Отличалось ли оно чемнибудь от того решения, которое Он предлагает нам сегодня, или нет? Поясните свою мысль.

#### ЛИЧНОЕ БЛАГОВЕСТВОВАНИЕ

Основной текст: Исх. 13:3-8

Израильтянам угрожала опасность, и им был нужен пророк,

который вернет их обратно к Богу, потому что они забыли, как Он вел их в прошлом. Память о прошлом освежает взаимоотношения. Гимнасты должны долго тренироваться, виолончелисты должны много репетировать. Архитекторы должны сохранять свои познания в области конструирования. В любом случае продолжительное отсутствие практики ухудшает владение инструментом. Насколько же это актуально, когда речь идет о нашем духовном росте!

Забывая, каким образом мы впервые приобрели духовную проницательность, мы пренебрегаем тем основанием, на котором зиждется наша христианская жизнь. В этом случае наше дальнейшее развитие невозможно.

Память о прошлых опытах с Богом также благоприятно сказывается на нашем благовествовании. Рассказывая другим людям о своем личном опыте, мы не только укрепляем свою веру, но и показываем окружающим, как Бог помогает нам в повседневной жизни.

Подумайте о том, как вмешательство Бога в вашу жизнь оказывает влияние на других людей. Не забудьте о близких вам людях, которые уклонились с пути, ведущего в Царство Небесное. Как вы считаете, можно ли вернуть к Богу человека напоминанием ему о первых опытах?

#### ОТ ТЕОРИИ К ПРАКТИКЕ

Бог хотел, чтобы сыны Израилевы помнили о том, как Он вел их в прошлом, и о том, что они принадлежат Ему. Как вы думаете, почему нам нужно изучать этот урок? Поделитесь своими воспоминаниями о том, как Бог вел вас в прошлом, во время изучения данного урока?

#### ВОПРОСЫ ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

- 1. Памятный текст на эту неделю содержит вопрос: «Пойдут ли двое вместе, не сговорившись между собою?» (Ам. 3:3). Какие примеры из жизни помогают вам понять, что Бог и Амос хотят сказать нам в этом тексте?
- 2. В уроке сказано, что если мы не ценим весть, с которой Бог обращается к нам: если мы не изучаем ее, не следуем ей и не любим ее, то непременно потеряем ее. Как это может происходить сегодня, и что мы можем сделать, чтобы остановить этот процесс?

3. Тексты об интимных отношениях в популярных песнях и сцены насилия в телевизионных программах и вечерних новостях могут сделать нас безразличными к тем грехам, которые упомянуты в Книге Амоса. Что еще делает нас безразличными к окружающему нас нечестию, и как нам избежать этого воздействия?

#### ВОПРОСЫ ДЛЯ ЗАКРЕПЛЕНИЯ

- 1. Как Божья благодать смягчила последствия заслуженного вами *ахарита?* (Повторите материал за среду, чтобы вспомнить значение еврейского слова *ахарит*). Где бы вы были, если бы не Божья благодать? Коротко поделитесь с классом своими свидетельствами.
- 2. Христос умер, чтобы спасти нас. Но это не означает, что «однажды спасен — навеки спасен». Как необходимость пожинать *ахарит* за свой грех может спасти нас?
- 3. Что мы можем сделать, чтобы возродить рвение в проповедовании истины, которое отличало основателей Церкви адвентистов седьмого дня, чтобы будущие поколения не забывали Бога, не утратили знание о Его путях и не нарушали свой завет с Ним?
- 4. Что вы можете предпринимать ежедневно, чтобы все время слушать и исполнять Слово Божье?

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Бог всегда желает вести Свой народ. Однако часто мы бываем упрямы и предпочитаем идти своим путем. Тогда мы теряемся во тьме, которой сами себя окружаем.

В силу самой Своей природы Бог проявляет долготерпение во взаимоотношениях с нами. Суд или наказание, которое нас постигает, зачастую является следствием нашего неправильного выбора.

us chever in gener selicent отовься к сретению

unuret. - asprigenmen

БОГА ТВОЕГО»

ОСНОВНОЙ ТЕКСТ: Ам. 4:12

#### ЦЕЛЬ УЧИТЕЛЯ

- E apergryumesters ung y 300 1. Признать, что каждый человек предстанет перед судом, чтобы ответить за свои добрые или злые поступки.
- 2. Исследовать ужасную природу греха.
- 3. Понять, что человек должен пережить истинное покаяние, чтобы избежать последствий греха.

#### ПЛАН УРОКА

- БОГ ОСУЖДАЕТ ГРЕХИ ИЗРАИЛЬТЯН. 1
  - А. Они угнетали бедных.
  - Б. Они были исполнены алчности, и сребролюбие владело их **умами**.
- БОГ И ПРИСУТСТВИЕ ГРЕХА. 11.
  - А. Бог не может мириться с грехом по Самой Своей природе.
  - Б. Бог предпочитает предупредить Свой народ, прежде чем объявлять суд.
- ОТКАЗ ИЗРАИЛЯ ПОКАЯТЬСЯ. Ш.
  - А. Бог несколько раз призывал Израиль к покаянию.
  - Б. Израиль предпочел оставаться во грехе.
  - В. Мы должны покаяться или вкусить естественные последствия греха: вечную разлуку с Богом и вечную смерть.

#### КОММЕНТАРИЙ

Урок на эту неделю напоминает истину, которую нужно всегда освежать в памяти: грех заключается в превознесении своего «я» над Божественными требованиями и человеческими взаимоотношениями. В четвертой главе Книги Амоса подробно разбирается эта истина. Израиль обвиняется в конкретных грехах, связанных с отношением к бедным. Человеческое «эго», бросающее вызов своему Создателю и превращающее каждый шаг в ступеньку на пути к власти и самоугождению, не может не вызвать гнев святого Бога. Но даже этот гнев содержит в себе элементы благодати и надежды на то, что люди, потакающие своим прихотям, могут покаяться и приготовиться к встрече со своим Создателем (см. Ам. 4:12). Такова действительность и надежда во второй проповеди Амоса, в которой он говорит о тщетности себялюбия, реальности Божьей святости и нужде в покаянии.

#### Тщетность себялюбия

В одной из своих незабываемых проповедей Питер Маршалл говорит о женщинах, особенно матерях как хранительницах источника, сохраняющих в чистоте воды, питающие общество. Матери стоят на страже наших ценностей. Они — совесть нашего общества, сострадание наших душ. Мы обращаемся к ним в надежде на то, что они будут защищать семью, надлежащим образом воспитывать детей, жалеть бедных и проявлять великодушие к слабым. Пословица гласит: нет женщин — нет и общества.

Наш урок на эту неделю начинается с самарийских женщин. Пророк осуждает их и называет «телицами Васанскими» (Ам. 4:1). Вместо того чтобы быть хранительницами общества, эти женщины, подобно «телицам Васанским», думали лишь о плотских удовольствиях и удовлетворяли исключительно собственное тщеславие. Они угнетали бедных, притесняли нуждающихся и повелевали своим мужьям: «Подавайте, и мы будем пить!» Они олицетворяют собой образ жизни, исключающий всякие нравственные и духовные ценности.

Хотя пророк обвинял женщин, он не намеревался снимать ответственность с мужчин. Мужчины и женщины, цари и священники пали жертвой того, что Иисус охарактеризовал впоследствии как «обольщение богатством» (Мк. 4:19). Они руководствовались в жизни исключительно себялюбием, своими личными ценностями и принципами. Ни страх Божий, ни элементарная порядочность по отношению к братьям не значили для них ровным счетом ничего.

#### II. Реальность Божьей святости

Столь омерзительный грех и открытое восстание против Бога должны были неминуемо повлечь за собой Божественный суд.

«Клялся Господь Бог святостью Своею», — говорит Амос (Ам. 4:2). Господь Бог дал обет, который неотделим от Его святости: в Его Вселенной нет места для жизни, основанной на грехе. Он может терпеливо ждать какое-то время. Но в конечном итоге Он сокрушит грех судом, основанным на Его святости. По Своему характеру Он не может мириться с беззаконием. Когда откроются Его суды, тогда грешникам в Самарии не поможет никакая притворная набожность. Паломничество в Вефиль и Галгал, принесение жертв каждое угро и добросовестное возвращение десятины не спасет их от Божьего гнева (4:4.5). Быть может, они и любят совершать это (4:5), но эти дела не принесут им никакой пользы. Бог Исхода — это не какой-нибудь очередной Ваал, которого можно умиротворить религиозными обрядами. Израиль (к этому склонны и мы сегодня) был виновен в том, что свел религию к внешним церемониям вместо того, чтобы стремиться к внутреннему преображению. Такое поведение неприемлемо, потому что Бог открыл нам, что Он ожидает от Своего народа: «Действовать справедливо, любить дела милосердия и смиренномудренно ходить пред Богом» (Мих. 6:8).

Замена Богоцентричной жизни эгоцентричной, притеснение бедных и нуждающихся — вот выбор, который сделал Израиль. Тем самым израильтяне призывали Бога выполнить ту клятву, которую Он дал в Своей святости. Вот почему Его суд обещал быть таким же опустошительным, как и их самоугождение: голод, засуха, ржавчина, нашествие саранчи, эпидемия, война и землетрясение (см. Ам. 4:6—11). Грех оказывается осужденным Господом, Который царствует на небесах!

#### III. Нужда в покаянии

Проявление Божьей святости во время суда не противоречит Его милости и состраданию. Он не оставляет Свой народ без надежды. Милости Его вечны и неизменны. Он является тем Отцом, Который всегда с нетерпением ожидает возвращения блудного сына. Вот почему весть, осуждающая поведение Израиля, сопровождается вестью исцеления для наших душ: «Приготовься к сретению Бога твоего, Израиль» (Ам. 4:12).

Призыв встречать Бога — это приглашение принять Его благодать. Когда «вывел Моисей народ из стана в сретение Богу» (Исх. 19:17), их взору предстало зрелище, внушающее благого-

вейный трепет: Бог снизошел во всем Своем величии и святости, но говорил со Своим народом как Законодатель и Искупитель.

Бог не мстителен. Он *твой* Бог, святый и благий, гневающийся, но любящий, ведущий народ во время Исхода и гремящий громами с Синая. Он есть Творец, открывающий Свои намерения. «Господь Бог Саваоф — имя Ему» (Ам. 4:13). Покаяние и обращение, ведущие к встрече с Ним, могут изменить жизнь к лучшему, сделать ее святой и подарить нам вечность.

ТЕКСТЫ ДЛЯ ИССЛЕДОВАНИЯ: Oc. 6:5—7; Откр. 2:21; 3:19

- 1. Повинуясь указаниям Бога, Амос описал пять наказаний, которые должны были постичь Израиль, если он не покается (см. Ам. 4:6—11). Но даже это не убедило израильтян изменить свои пути. Они закрывали глаза на свои пороки и опускались все ниже и ниже. Они не вняли Божьим предупреждениям, не сознавая, что с каждым шагом вниз они все более и более отдаляются от Него. Грех так присущ нашей природе! Как мы можем надеяться подняться над ним и достичь спасения?
- 2. Израильтяне совершали богослужения, но их поклонение было бессмысленным. Вместо того чтобы во время богослужения общаться с Богом, они свели его к пустым обрядам и формальным действиям. Как нам лично и всей Церкви в целом избежать ловушки обрядового богослужения и сосредоточиться на общении с Богом?
- 3. Бог призывал Израиль оставить свои пути. Однако израильтяне все дальше и дальше уходили от Бога. По своей свободной воле они избрали свою участь и обрекли себя на рассеяние по всей земле. Какое отношение это имеет к нам сегодня? Как мы узнаем о том, что наша участь определена и дверь испытания закрыта? Вняли ли мы Божьим предупреждениям? Или мы настолько поглощены собственными жизненными обычаями и богослужебными обрядами, что остаемся глухи к Его призывам? Поясните свой ответ.

#### ЛИЧНОЕ БЛАГОВЕСТВОВАНИЕ

Основные тексты: Лк. 24:25; Притч. 1:32

Возможно, вы слышали поговорку: «Повторяются только

глупцы». Хотя вряд ли можно считать эти слова абсолютной истиной, наступает время, когда дальнейшие увещания вряд ли способны возыметь какой-либо эффект.

Так произошло и с израильтянами. Амос много раз предупреждал их о том, что если они не покаются в своих грехах, Бог совершит Свой суд. Однако они больше думали о своей алчности, нежели о своих нуждах. Поэтому Амос перестал взывать к их сердцам. Эти люди оставались глухи к гласу Божьему.

Ирония состоит в том, что Божий суд всегда является определенным и окончательным. И хотя мы можем не обращать на него должного внимания, блуждая в тумане обольщения, Бог всегда выполняет Свои обещания. Так было во дни Ноя, во дни Амоса; так будет и в последние дни.

NB

Что мы можем сделать, чтобы наши сердца были открыты для Божьих предупреждений? Есть ли у нас время на долгое обдумывание, когда мы слышим Божественный призыв? Когда мы благовествуем другим людям, наступает ли такой момент, когда нам больше не следует настаивать на своем? Поясните свой ответ.

#### ОТ ТЕОРИИ К ПРАКТИКЕ

В материале за субботу цитируется книга Е. Уайт «Избранные вести», в которой сказано, что мы призваны «сложить с себя всякое бремя и грех, которые так легко одолевают нас». Действительно ли мы считаем свои грехи бременем или тяжестью? Или мы лелеем их и дорожим ими? Нам часто кажется, что мы получаем удовольствие от греха, и нам не хочется его оставлять. Однако на самом деле грехи являются тяжелым грузом, который тянет нас вниз и удаляет от Бога. Какие грехи нам нужно сложить с себя прямо сейчас? Поделитесь своими мыслями.

### ВОПРОСЫ ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

1. Сравните женщин Васана с Евой. Каким образом они использовали своих мужей, чтобы получить желаемое, не задумываясь о последствиях?

2. Как такой святой и всемогущий Бог может любить таких злых людей? Сравните отношение Бога к падшим людям с отношением родителей к своему ребенку, с отношениями супругов или с отношениями друзей.

3. В Ос. 6:6 сказано: «Ибо Я милости хочу, а не жертвы, и

Боговедения более, нежели всесожжений». О чем Бог здесь говорит? Чтобы исследовать значение этого текста, вспомните, когда в последний раз вы давали любимому человеку нечто материальное вместо того, чтобы провести с ним время. Что Бог пытается этим сказать нам. О чем Он просит?

#### ВОПРОСЫ ДЛЯ ЗАКРЕПЛЕНИЯ

- 1. Какое место занимает желание сиюминутного удовлетворения в жизни описываемых Амосом людей? Какую роль это желание играет в нашей жизни? Как оно влияет на наших детей и на нашу повседневную жизнь? Что делать, если это желание причиняет нам вред?
- 2. Что нужно было сделать израильтянам во дни Амоса, чтобы вернуться к Богу, согласно Писанию? Что мы должны сделать, чтобы вернуться к Hemy?

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Похоже, что Израиль не усвоил урок. Он предпочел оставаться во грехе, даже несмотря на все предупреждения. Духовный Израиль часто идет по стопам древнего Израиля. Мы также должны покаяться, иначе пожнем вечные последствия своих грехов.

#### «ВЗЫЩИТЕ ГОСПОДА»

ОСНОВНОЙ ТЕКСТ: Ам. 5:14

#### ЦЕЛЬ УЧИТЕЛЯ

- 1. Понять, что жизнь без Бога ведет к смерти.
- 2. Исследовать, как израильтяне обращались с обездоленными людьми.
- 3. Уяснить, как мы можем любить добро и ненавидеть зло.

#### ПЛАН УРОКА

- ТВОРЕЦ И ПОДАТЕЛЬ ВЕЧНОЙ ЖИЗНИ.
  - А. Без Бога жизни нет.
  - Б. Творец дарует нам временную жизнь на этой земле и вечную жизнь на новой земле.
  - В. Мы должны воссоединиться с Источником жизни.
- II. ОТНОШЕНИЕ К БЛИЖНИМ.
  - А. Амос упрекал израильтян за ложное богослужение. Его также ужасало их обращение с бедными и нуждающимися.
  - Б. Бог призывает Церковь заботиться о вдовах и сиротах. Если мы не будем заботиться о них, нам угрожает опасность последовать примеру древних израильтян.
  - В. Мы не сможем устранить все зло на нашей земле. Но, ожидая того дня, когда Господь отомстит делателям неправды, мы должны предпринять все от нас зависящее, чтобы сделать этот мир более пригодным местом для жительства.
- III. ЛЮБИТЬ ДОБРО И НЕНАВИДЕТЬ ЗЛО.
  - А. Господь дал нам повеление любить добро и ненавидеть зло.
  - Б. Мы должны молиться о том, чтобы это стало частью нашей жизни.
  - В. Мы должны бескомпромиссно выступать против всего греховного.

#### КОММЕНТАРИЙ

Взыскать Господа – вот тема урока на эту неделю. На протя-

жении всей своей истории человечество занималось богоискательством. Кто такой Бог? Что Он из Себя представляет? Является ли Он главным принципом, первичным двигателем, как считал Аристотель, живший много веков тому назад? Является ли Он первопричиной всего сущего, как утверждают некоторые религии? Является ли Он идеей, всепроницающей силой или личностью? Почему нам следует искать Его? Может ли быть жизнь без Него?

Вот лишь некоторые вопросы, которые возникают, когда мы обсуждаем природу Бога и потребность в богоискательстве. В то время как разные философии и религии пытаются дать ответ на эти вопросы, христиане обладают неоспоримым преимуществом: Бог уже открылся нам. Приступая к изучению урока на эту неделю, постараемся понять, почему нужно искать Бога, какого Бога нужно искать и как это следует делать.

#### Зачем искать Бога

У каждого есть свой бог: какое-то существо, которое необходимо умилостивлять; кумир, идеал, свое «я», господствующее над всеми мыслями и поступками, или Личность, Которой люди живут, движутся и существуют. Даже атеист делает бога из самого факта своего отрицания Бога. Но хотя каждый имеет определенное понятие о своем боге, Амос говорит о том, что нужно искать истинного Бога.

Амос приводит две причины, по которым нам следует искать Бога.

- 1. Взыщите Господа, и вы будете жить. Иисус сказал: «Сия же есть жизнь вечная, да знают Тебя, единого истинного Бога, и посланного Тобою Иисуса Христа» (Ин. 17:3). Жизнь на этой земле и жизнь вечная приобретают смысл только в контексте существования Бога. Стоит выпустить Бога из поля зрения, и никакой жизни у вас нет. Вместо жизни есть только смерть эмоциональная, социальная, духовная и, наконец, физическая. Это приводит пророка ко второй причине.
- 2. Без нежной заботы и милости Бога «упала, не встает более дева Израилева!повержена на земле своей, и некому поднять ее» (Ам. 5:2). Жизнь без Бога это жизнь нравственного банкротства и духовной безысходности.

#### II. Какого Бога нужно искать

Амос конкретно говорит о том, какого Бога нам следует искать. Боги Вефиля, Галгала или Вирсавии не подойдут. Эти города имели большое значение в истории Израиля. Вефиль — это место, где Иаков дал обет Господу (см. Быт. 28:20—22). Галгал — это место, где Израиль отпраздновал первую Пасху после перехода через Иордан и где Иисус Навин распределил землю Обетованную между коленами (см. Ис. Нав. 5:9, 10). Вирсавия — это место, на котором Бог встречался с Авраамом, Исааком и Иаковом (см. Быт. 21:15; 26:23—33; 46:1—5).

Но Израиль превратил Вефиль и Галгал в центры идолопоклонства, а Вирсавию — в центр бессмысленного паломничества. Нельзя манипулировать Богом Авраама. Израилю нужно отказаться от религии, изобретенной человеком, и взыскать Господа.

Чтобы не оставалось никаких сомнений относительно того, какого «Господа» имеет в виду Амос, он дает нам четыре Его характеристики.

- 1. «Взыщите *Меня*» (Ам. 5:4). Не ищите природу, не ищите безликую силу. Не ищите золотого тельца. Не ищите свою идеологию. «Взыщите Меня», знающую тебя Личность; Того, Кто встречался с твоими праотцами в Вефиле, Галгале и Вирсавии; Того, Кто может даровать тебе жизнь.
- 2. Взыщите *Творца*, Который «сотворил семизвездие и Орион... призывает воды морские» (5:8). Творение никогда не должно поклоняться другому творению, но только Творцу.
- 3. Взыщите Яхве, праведного и справедливого Бога, Который усмиряет гордыню и уничижает человеческое «я» (5:14, 15). Для библейского Бога «правосудие есть нечто большее, чем идея или норма. Правосудие беспокоит Бога. Между Богом и Его народом устанавливается не только завет со взаимными обязательствами, но и взаимоотношения, в которых заинтересованы обе стороны» (Хешель, «Пророки», с. 32).
  - 4. Взыщите Бога благодати и Остатка (5:15). Он не отвергнет тех, кто это сделает, ибо «Господь Бог Саваоф будет с вами» (5:14).

#### III. Как взыскать Бога

Для многих богоискательство остается теоретическим упраж-

нением, доктринальным экскурсом, богословским диспутом, и, быть может, даже библейским исследованием. Амос не призывает к одним интеллектуальным поискам. Он хочет, чтобы знание сопровождалось личным опытом, чтобы истина влияла на поведение, чтобы поклонение Богу облеклось в рабочую одежду и чтобы познавшие Его с любовью служили тому обществу, в котором они живут. Взыскать Бога — значит познать Его лично и открывать Его другим в ежедневной жизни, подобно тому, как это делал Христос: «Благовествовать нищим... исцелять сокрушенных сердцем, проповедовать пленным освобождение, слепым прозрение, отпустить измученных на свободу» (Лк. 4:18). Поистине взыскать Бога — значит возненавидеть зло и возлюбить добро, а также «восстановить у ворот правосудие» (Ам. 5:15).

Чтобы возненавидеть эло и возлюбить добро, нужно всего себя посвятить Богу. Амос не согласен ни на что меньшее. Бог и Его святость предполагают чистосердечное согласие с Его требованием нравственной чистоты, духовной честности и общественной справедливости. «Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душою твоею, и всею крепостию твоею, и всем разумением твоим, и ближнего твоего, как самого себя (Лк. 10:27).

#### ТЕКСТЫ ДЛЯ ИССЛЕДОВАНИЯ: Ам. 5:14; Втор. 11:13—21; 31:29

- 1. Весть Амоса была проста: взыщите Господа и примите спасение. Почему на этот раз Бог обратился к израильтянам с другой вестью, непохожей на ту, с которой Он призывал их к покаянию в иных случаях?
- 2. Худшим из грехов израильтян было их отношение к другим людям. Амос часто говорил именно об этом грехе в своих проповедях, призывая израильтян к нравственному и духовному возрождению. Как часто мы бываем настолько ослеплены своей страстью к обогащению, что готовы сделать все на свете лишь бы только приобрести богатство? Кого мы угнетаем в своем стремлении к богатству и благоденствию?
- 3. Каждый день совершается много несправедливости. Однако зачастую мы предпочитаем отворачиваться от проис-

ходящего, потому что нас непосредственно это не затрагивает. Не наказал ли Бог Израиль за это безразличие? Сколько еще времени Бог будет ждать, прежде чем пошлет нам туже весть, которую Он послал Израилю? Или Он уже послал ее нам? Поясните свой ответ.

4. Израильтяне были высокомерны и верили, что Бог спасет их, что бы они ни делали и как бы часто они ни отворачивались от Него. Они верили, что их происхождение гарантирует им освобождение из темницы и что Бог будет считаться с их правом всякий раз, когда у них возникнет такая потребность. Гнездится ли и в наших сердцах подобная надменность? Можем ли мы лично и вся Церковь в целом чрезмерно полагаться на спасение через внешнее исповедание религии и при этом упускать из виду истину о том, что нам нужно следовать за Богом?

## ЛИЧНОЕ БЛАГОВЕСТВОВАНИЕ

Основной текст: Флп. 4:8

Какому могущественному Богу мы служим! Он есть Податель жизни, наш милостивый Творец и Спаситель. Он непрестанно призывает нас вернуться к Нему. Воистину наш Бог достоин прославления!

На этой неделе мы изучали пророчество Амоса, в котором подчеркивается, насколько важно возненавидеть эло и возлюбить добро. Четвертая глава Послания к Филиппийцам также призывает нас сосредоточить внимание на горнем, а не на том, что отлучает нас от любви Небесного Отца.

Свидетельствуя миру о Божьей любви, нам также следует больше говорить о хорошем, чем о плохом. Часто в процессе благовестия мы уделяем слишком большое внимание порокам этого мира, отвратительной природе греха и ужасам вечной гибели. Мы призываем людей возненавидеть эло, но призываем ли мы их возлюбить добро?

Как нам усовершенствовать свое благовестие? Как мы можем провозглашать весть «возненавидьте зло и возлюбите добро» своим образом жизни, поступками и речью? Как влияет эта весть на наше отношение к инаковерующим? Призывает ли нас Бог сторониться и избегать тех, кто не разделяет наших убеждений?

#### ОТ ТЕОРИИ К ПРАКТИКЕ

Божьи вести не всегда столь критичны, как те, которые Он передал Амосу. Много раз Он возвещает вести надежды. Во 2 Пар. 7:14 дается обетование: «И (если) смирится народ Мой, который именуется именем Моим, и будут молиться, и взыщут лица Моего, и обратятся от худых путей своих, то Я услышу с неба и прощу грехи их и исцелю землю их». Вспомните другие тексты, которые могут дать надежду сегодня нам и нашим ближним.

## ВОПРОСЫ ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

- 1. Сознавали ли израильтяне, что они теряют общение с Богом? Поясните свой ответ.
- 2. В Ам. 5:4 Господь призывает взыскать Его и жить. Назовите некоторые библейские личности, которые именно так и поступили. Каким мотивом они при этом руководствовались? Всегда ли они стремились к жизни? Почему Бог каялся и позволял некоторым людям жить, хотя они заслуживали смерти и Он знал, что они снова будут творить зло? Почему Бог так сильно любит нас?
- 3. Взыскать Бога это единственный путь, чтобы иметь жизнь. Почему тогда отвергающие Бога или пренебрегающие Его волей все же преуспевают в жизни? Что это говорит нам о Боге? И наоборот, что мы должны думать, когда с искренними христианами случаются несчастья?

## ВОПРОСЫ ДЛЯ ЗАКРЕПЛЕНИЯ

- 1. В Иер. 29:13 нам обещано: «И взыщете Меня и найдете, если взыщете Меня всем сердцем вашим». Сердце это один из самых важных органов нашего тела. Без него мы не можем жить. Имея это в виду, скажите, что сердце символизирует в данном тексте? Почему мы должны искать Бога всем сердцем?
- 2. В уроке на эту неделю мы узнали, что, призывая израильтян к покаянию, Бог предлагает им ходить Его путями. Почему это так трудно? Если Бог есть «Альфа и Омега», если Он всемогущ, то почему так трудно всецело доверять Ему? Почему мы не можем просто взыскать Его и жить?
- 3. Поразмышляйте над предыдущими уроками, в которых описывалась глубокая безнравственность, царившая во

времена Амоса. Поскольку израильтяне не помнили о том, что Бог сделал для их предков, они начали забывать Его. В конечном итоге это привело к утрате знания о Нем, что, в свою очередь, породило неправильное понимание Бога. И, наконец, израильтяне стали выражать недоумение по поводу того, почему они должны подчиняться Богу, Которого они больше не видят и с Которым их больше ничто не связывает. Каким образом данная последовательность духовного вырождения помогает вам понять причину безнравственности нашего мира? Обсудите, пользуясь историческими примерами, как этот путь приводит к индивидуализму.

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Выбирая жизнь без Бога, мы выбираем смерть. Бог призывает нас помогать нуждающимся. Израильтяне предпочли пренебречь этим призывом и были осуждены. Мы должны стараться не следовать их примеру. Идя Божьим путем, мы научимся любить добро и ненавидеть эло. Мы не можем колебаться в решительном противодействии тому, что является элом в очах Божьих.

gens supargricus give cyca for in wice ПРОЙТИ МИМО ИЛИ ПРОЙТИ ПОСРЕДИ?

OCHOBHON TEKCT: Am. 5:21-23

#### ЦЕЛЬ УЧИТЕЛЯ

- 1. Исследовать значение и употребление слова идол в прошлом и настоящем.
- 2. Понять разницу между Божьим судом, который проходит мимо нас и «посреди» нас.
- 3. Понять необходимость каждодневного выбора в нашей жизни в пользу Христа и опасность превращения в обряд нашей духовной жизни.

#### ПЛАН УРОКА

- ДА НЕ БУДЕТ У ТЕБЯ ДРУГИХ БОГОВ.
  - А. Бог велит нам не поклоняться никому, кроме Него.
  - Б. Идолы это не только истуканы из дерева и камня. Ими становится все, чему мы преданы более, чем нашему Творцу.
  - В. Чтобы избавиться от идолов в своей жизни, мы должны быть честными перед самими собой.
- БОГ ПРОХОДИТ МИМО ИЛИ ПОСРЕДИ. II.
  - А. В Египте и в Израиле во времена Амоса Бог сказал израильтянам, что пройдет мимо них (сохранит им жизнь), если они просто поверят Ему и выполнят Его указания.
  - Б. Мы должны «помазать кровью косяки дверей наших» (Исх. 12), приняв жертву Христа за наши грехи.
  - В. От нашего ежедневного выбора и принятия Христа зависит. пройдет ли суд мимо нас или «посреди» нас.
- ЕЖЕДНЕВНОЕ САМООТРЕЧЕНИЕ. III.
  - А. Израильтяне были довольны своей духовной жизнью и закрывали глаза на истинное положение дел.
  - Б. Когда наше богослужение превращается в обряд, оно перестает быть истинным богослужением.

В. Мы не можем позволить себе свести наше богослужение к формальным обрядам и стать равнодушными.

КОММЕНТАРИЙ

МЕНТАРИЙ ведения «День Господень» — это важное понятие, которое красной нитью проходит через все пророческие книги. Будучи детьми завета, израильтяне верили, что в «день Господень» они будут оправданы как народ, избранный Богом из всех народов мира. Они с большим нетерпением ожидали этого дня, не понимая того, что «день Господень» имеет двойное предназначение: он одновремен-// но является днем оправдания и спасения для послушных Богу и днем суда и мрака для непослушных Ему. Недостаточно знать о «дне Господнем». Необходимо также жить в соответствии с требованиями этого дня. Первое условие Израиль выполнил, а второе нет. Вот почему Амос говорит о том, что Господь пройдет посреди народа, о дне мрака и о том, что нужно жить во свете.

І. День Господень: Бог пройдет посреди

В Ам. 5:17 говорится о том, что Господь «пройдет среди» Израиля. Должно быть, эта фраза посеяла страх в сердцах слушателей Амоса. Их история напоминала им о том, как Бог некогда сказал, что пойдет посреди египтян, чтобы поразить их, и пройдет мимо израильтян, сохранив этим их жизнь (см. Исх. 12:23). В Книге Исход разница между Божественным судом и Божественным спасением заключалась в помазании косяков дверей кровью агнца. Это было символом того, что обитатели этого дома приняли обетования Бога и дали обет жить по Его указаниям.

Но теперь Господь, освободивший сынов Израилевых из Египта, намеревался пройти среди Израиля и совершить суд над Своим народом. Улицы и городские площади, земли и виноградники, обители мира и радости наполнятся плачем и стенанием. Что еще можно ожидать, когда суд Господа проходит сквозь нераскаявшуюся душу, гордый и надменный город или народ, извращающий правосудие, живущий так, как будто Бога нет, и обращающийся с бедными и нуждающимся, как с предметом купли-продажи? Воистину грядет тот день, когда суд праведного Бога пройдет среди торговцев удовольствиями и алчных шарлатанов, которые превращают завет бескорыстного Господа в удобства своего эгоцентричного «я».

II. «День Господень» - день мрака

Израиль разработал удобную для себя эсхатологию. Они народ завета, избранный род, и «день Господень» будет днем их оправдания и днем окончательной гибели их врагов. Но завет призывал Израиль быть Божьим народом: пребывать в Нем, быть послушным Ему, следовать Его предписаниям во всех своих делах. Божьи обетования всегда требуют надлежащего отклика. Но если реакция людей отрицательная или она вовсе отсутствует, то «разве день Господень не мрак, а свет?» (Ам. 5:20).

(NB)

Апостол Иоанн предлагает критерий, по которому можно определить, живет ли данный человек во свете или находится во мраке: «Кто говорит, что он во свете, а ненавидит брата своего, тот еще во тьме. Кто любит брата своего, тот пребывает во свете, и нет в нем соблазна» (1 Ин. 2:9, 10). Для тех, кто не удовлетворяет этому критерию, «день Господень» в самом деле будет днем тьмы.

Пустые богословские лозунги не спасут нас, когда жизнь будет положена на весы великого Бога. Как мы можем осмелиться называть себя детьми света, если ненавидим ближнего? Неужели мы считаем, что принадлежность к Остатку, безусловно, гарантирует нам прекрасный дом на берегах реки жизни? «День Господень» отделит свет от тьмы, пшеницу от плевел и Остаток от отверженных.

III. «День Господень»: потребность жить во свете

Где мы можем найти безопасность по мере приближения «дня Господня»?

- 1. Не в надежде на собственные силы. Быть может, у нас хватит сил, чтобы убежать от льва, но мы непременно будем растерзаны медведем. Возможно, мы найдем убежище в уединении наших домов, но и там змея укусит нас (см. Ам. 5:19).
- 2. Не в наших духовных крепостях. Наше поклонение неприемлемо для Господа, если мы не пребываем в братском, любвеобильном общении с другими людьми. Наши «жертвы» дают нам возможность лишний раз похвастаться. Наши религиозные обряды сплошное лицемерие, если мы не исполнены христоподобной любви, заботы и послушания. Бог питает отвращение к такой пустой религии:





«Ненавижу, отвергаю... не обоняю жертв... не приму... не призрю... не буду слушать» (Ам. 5:21—23).

Где же нам тогда найти безопасное место по мере приближения «дня Господня»? У Амоса есть только один ответ: «Пусть, как вода, течет суд, и правда — как сильный поток!» (5:24). Пусть богослужение превратится в общение с Богом, жертва — в приятное благоухание, а тьма — в свет. Это может произойти лишь тогда, когда правосудие и праведность будут наполнять все наши дела и воплощаться в наших общественных взаимоотношениях.

Ам. 5:24 был любимым текстом Карла Маркса во время написания им «Манифеста коммунистической партии». Однако этот отрывок не призывает нас к социалистической утопии. Вместо этого нас приглашают прийти ко кресту и принять Божью благодать, предложенную грешникам. Это призыв строить братское общение на основании праведности и любви нашего Господа.

ТЕКСТЫ ДЛЯ ИССЛЕДОВАНИЯ: Мф. 16:24, 25; Исх. 12:12, 13; Ам. 5:17—27

- 1. Амос сделал одно из своих самых скорбных заявлений, когда сравнил Израиль с Египтом, величайшим угнетателем в истории Израиля (см. Ам. 4:10). Как израильтяне дошли до такой жизни, когда Божий суд должен был излиться на них за те же самые грехи, что и на их господ много столетий тому назад? Что или кто управлял вашей жизнью до того, как вы приняли Христа? Как вы, став христианином, можете обезопасить себя, чтобы не вернуться в прежнее «рабство»?
- 2. Израильтяне приветствовали весть о том, что «день Господень» близок, потому что их умы были затуманены самообманом. Объясните разницу между «днем Господним» во времена Амоса и во времена Египта. Обсудите сходства между израильтянами и египтянами. Возвещалась ли в обоих случаях весть надежды? Поясните свой ответ. Как эта весть может помочь вам сегодня?
- 3. Израильтяне дошли до того, что уверовали, будто их богатство и ревностные богослужения произведут впечатление на Бога. Но они не вспоминали о Том, Кто стоит за их служением и благоденствием и почему они добились его. Как мы можем упускать из виду цель своего поклонения Богу?

Как мы можем укрепить не только нашу личную веру, но и веру наших сестер и братьев во Христе?

4. Подобно всем народам в ту или иную историческую эпоху, Израиль стремился к стабильности. Наверно, это еще одна из причин, по которой они переняли ложное поклонение окрестных народов. Вскоре идолопоклонство пронизало не только их духовную, но также и материальную жизнь. На каком истинном основании нам следует строить свою жизнь и почему? Каким образом это истинное основание дает стабильность, к которой стремятся все государства и отдельные люди?

## ЛИЧНОЕ БЛАГОВЕСТВОВАНИЕ ОСНОВНОЙ ТЕКСТ: *Ам. 5:21—23*

В современном мире мы постоянно сталкиваемся с популярными общественными деятелями, символами, модой, которые отвлекают нас от Спасителя. Восторгаясь заманчивыми огнями, мы часто даже не сознаем, что Он уже не находится в центре нашего внимания.

Даже в церкви нам иногда хочется отдохнуть на заднем ряду и впитывать в себя эмоционально стимулирующие потоки. Хотя вы можете свидетельствовать о своей любви к Господу посредством выразительного славословия и поклонения, вам следует также помнить о том, *почему* вы славите и превозносите Его. Ибо, как видно из Ам. 5:21—23, ложное богослужение не только бессмысленно, но и крайне оскорбительно для нашего Творца.

Какое свидетельство несет в себе такое ложное поклонение? Как вы относитесь к тем, кто критикует стиль вашего богослужения как слишком сдержанный или слишком свободный? Что действительно важно в нашем богослужении: внешняя форма или намерения сердца? Поясните свой ответ. Зачастую в некоторых общинах бытуют разные мнения по поводу того, как нам следует поклоняться Богу. Объясните, как можно уважать чужое мнение или разные формы богослужения, не вознося Богу ложной хвалы? Также объясните, как это уважительное отношение может стать свидетельством для мира.

#### ОТ ТЕОРИИ К ПРАКТИКЕ

Найдите в газетах за прошлую неделю публикации, посвященные человеческим трагедиям, и расскажите участникам сво-

его класса о героях этих статей. Через что прошли эти герои? Другими словами, что поработило и погубило их? Каких кумиров они себе выбрали? (Например, неразумная сделка могла привести кого-то к финансовому краху, прием наркотиков — к зависимости; ревность могла довести кого-то до убийства или самоубийства и т.д.). Если мы не стали героями газетной публикации на этой неделе, возможно, нам удалось «пройти мимо» наших идолов, однако для Бога они очевидны. Освободите от них свою жизнь сегодня же.

## ВОПРОСЫ ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

1. Что Ам. 5:18 говорит нам о Втором пришествии и о конце земли? Как мы обманываем себя подобно израильтянам, внушая себе, будто мы праведны?

2. Почему мы не уделяем время тому, чтобы размышлять об Иисусе? Когда мы не ищем Бога из-за недостатка времени или своих обязательств, движемся ли мы к смерти? Поясните свой ответ.

3. В Ос. 10:12 Бог говорит: «Распахивайте у себя новину, ибо время Ы взыскать Господа». Что такое новина или целина наших сердец? Что под этим подразумевает Бог? Как наш опыт «прохождения через» испытания может помочь нам «распахать целину» наших сердец?

## ВОПРОСЫ ДЛЯ ЗАКРЕПЛЕНИЯ

1. В уроке на эту неделю говорится о том, что религиозные обряды и формы, если они не сопровождаются внутренним обновлением и подчинением Господу сокрушенных сердец, не только бессмысленны, но и оскорбительны для Бога. Что в вашем церковном богослужении является данью форме, моде, пустым обрядам и традициям? Понимают ли члены вашей церкви смысл каждой части богослужения? А ваши дети? Если нет, то как ваша церковь может наставить их? Почему важно знать, что символизируют разные части богослужения?



3. В материале за четверг идолопоклонство определяется как

поклонение чему и кому угодно, кроме Того Единственного. Кто может спасти нас. Что мы превращаем в идола?

4. Израильтяне передавали свое знание о Боге и Его законах из поколения в поколение. Какое знание передадим мы?

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Идолопоклонство может слишком легко проникнуть в нашу жизнь. Мы так быстро очаровываемся предметами и кумирами этого мира, теряя из виду то, что действительно важно. Когда наша христианская жизнь сводится к исполнению обрядов, нам грозит опасность стать идолопоклонниками.

## БЕСПЕЧНЫЕ НА СИОНЕ

ОСНОВНОЙ ТЕКСТ: Ам. 6:1

#### ЦЕЛЬ УЧИТЕЛЯ

- 1. Рассказать об опасностях духовной нищеты.
- 2. Разобрать понятие о Божьем гневе.
- 3. Понять разницу между истинным и ложным чувством вины.

#### план урока

- ДУХОВНАЯ НИЩЕТА.
  - А. С материальной точки зрения израильтяне жили хорошо. Но они были духовно обездоленными.
  - Б. Лаодикийцы страдают от такой же нищеты. Они не знают, что являются духовными банкротами.
  - В. Бог непрестанно предупреждает Свой народ, что покаяние это единственный путь к накоплению сокровищ на небе.
- II. ЛЮБЯЩИЙ БОГ, КОТОРЫЙ ГНЕВАЕТСЯ.
  - А. Бог многократно доказывал, что Он есть любящий, сострадательный и милующий Бог.
  - Б. Бог также показывает, что несправедливое обращение одного человека с другим вызывает Его гнев.
  - В. Когда мы взираем на эту несправедливость с позиции Бога, то начинаем понимать гнев Божий.
- III. ИСТИННОЕ И ЛОЖНОЕ ЧУВСТВО ВИНЫ.
  - А. Святой Дух воздействует на наши сердца, убеждая нас в необходимости покаяться (истинное чувство вины).
  - Б. Лукавый нашептывает, что мы никогда не сможем измениться (ложное чувство вины).
  - В. Бог предлагает нам избавление от «ложного чувства вины» в смерти Своего Сына.

#### КОММЕНТАРИЙ

Говоря о грехах Израиля и Иудеи, Амос указал на конкрет-

ные пороки, процветавшие в народе, заключившем с Богом завет. Эти люди поступали вероломно по отношению к Богу и погрязли в духовном беспамятстве и неблагодарности, безнравственности, идолопоклонстве, социальном вырождении, опустошенной религии, угнетении бедных и духовной гордыне. Он также обвиняет грех, процветавший как в Израиле, так и в современной Лаодикии: духовное самодовольство и безразличие. В уроке на эту неделю обсуждается извечная опасность, грозящая Божьему народу: лаодикийская теплота.

І. Лаодикия: беспечные на Сионе

Шестая глава Книги пророка Амоса начинается с порицания духовного благодушия: «Горе беспечным на Сионе». Сион является предметом Божьей любви. Он олицетворяет собой весь народ Божий (см. Ис. 60:14; Евр. 12:22; Откр. 14:1). Сион символизирует также духовную деятельность и нравственную проницательность. Это место, где признается Божье владычество и совершается истинное богослужение. Живущие на Сионе признают свою зависимость от Бога и свой долг уважать достоинство других людей. На Сионе «Бог... ведом, как заступник» (Пс. 47:4). На Сионе нет места лаодикийскому хвастовству: «Я богат, разбогател и ни в чем не имею нужды», потому что такой человек всегда оказывается «несчастным и жалким, нищим, слепым и нагим» (Откр. 3:17).

Фраза «беспечные на Сионе» указывает на образ жизни, который не имеет ничего общего с истинным образом жизни на Сионе. Вместо зависимости от Бога мы видим самодовольство. Вместо того чтобы взыскать Искупителя, освободившего их из египетского рабства, люди совершают паломничества к гробницам в Вефиле, Галгале и Вирсавии. Вместо того чтобы помогать своим обездоленным братьям, они угнетают их и пользуются ими. Вместо духовного труда они пребывают в гордости и летаргии. Вот почему пророк осуждает их: «Горе беспечным на Сионе» (Ам. 6:1).

II. Лаодикия: гордые на Сионе

«Я ни в чем не имею нужды», — хвалится Лаодикийская церковь. Гордость стала ее страстью, самонадеянность ее силой, суд — ее участью (см. Откр. 3:17).

В аналогичном положении находился Сион во времена Амоса. Его грех заключался не только в духовной праздности и нравственной пустоте, но и в гордости и самопревозношении. Он надеется на гору Самарийскую (см. Ам. 6:1), которая символизирует человеческие достижения, вместо того чтобы уповать на холмы Сиона, символизирующие место обитания Бога. Он хвалится тем, что является «первенствующим» народом (см. 6:1) и что дела у него идут гораздо лучше, чем у народов севера (Калне и Емафа) и южного народа (Геф). Его предводители лежат «на ложах из слоновой кости», пиршествуют, пьют и веселятся (см. 6:4—6), не думая о грядущем суде (см. 6:3).

«Самопревозношение очень опасно. Оно оскверняет все, к чему прикасается. Это порождение гордости, которое так искусно обольщает человека, что если не остерегаться его, оно овладеет мыслями и будет управлять всеми поступками» («Библейский комментарий АСД», т. 7, с. 962).

Это произошло с Израилем, и это может случиться с нами. III. Лаодикия: суд над Сионом

Потакание прихотям может приносить свои радости: блаженство лености, удовольствие от обильного чревоугодия, искусственная стимуляция музыкой и алкогольными напитками (см. Ам. 6:1—5). Но подобное самоугождение разделяет нас с Богом, а разлука с Богом всегда влечет за собой суд.

«Клянется Господь Бог Самим Собою», что произведет этот суд (см. 6:8). А когда Бог клянется Собой, Он посвящает всего Себя — Свою любовь, благодать, правосудие и святость — уничтожению греха. Он серьезно относится к тем взаимоотношениям завета, которые установил со Своим народом. Он также серьезно относится к их самопрославлению: «Вы между тем суд превращаете в яд и плод правды — в горечь, вы, которые восхищаетесь ничтожными вещами (в англ. переводе — "завоеванием Ло Девара") и говорите: "не своею ли силою мы приобрели себе могущество" (в англ. переводе — "Карнаим")?» (6:12, 13). В этих текстах Амос обвиняет руководителей Сиона в двух конкретных грехах: во-первых, в том, что они суд превращают в яд, так чтобы никто не смог взыскать справедливость и жить; и вовторых, в уповании на собственную праведность. Вместо того

чтобы воздать славу Богу за то, что Он помог им отвоевать у Сирии Ло Девар и Карнаим, израильтяне одобрительно похлопывали друг друга по спине. Можно легко представить себе, как они говорили: «Не своей ли силой мы сделали это?» Упование на собственную праведность — это не только отрицание Бога, но и корень всякого греха.

Вот почему Божий суд так суров. Когда призванные Им люди подводят Его, когда они променивают Бога на свое «я», правосудие и любовь — на угнетение, тогда Он производит над ними суд. «Господь... поразит большие дома расселинами, а малые дома — трещинами» (6:11). Если бы Он этого не сделал, то отрекся бы от Собственной святости.

## ТЕКСТЫ ДЛЯ ИССЛЕДОВАНИЯ: Мф. 19:24; Откр. 3:19; Ос. 1:10, 11

- 1. Израиль так плотно облачился в свой успех и богатство, что не замечал тревожных знамений. Помимо угнетения окрестных народов, что еще происходило в то время? Почему Израиль был настолько слеп в отношении Божественной вести? Каким образом то же самое может случиться и с нами: как с отдельными христианами, так и с Церковью в целом?
- 2. Бог не пытался скрыть Своего презрения к поведению Израиля. Гнев Божий это качество, которое мы понимаем в контексте нашей человеческой природы. Но разве Бог не создал нас по Своему образу? Можем ли мы в этом случае понимать Божий гнев так же, как мы понимаем свой собственный? Поясните свой ответ. Как понимание гнева Божьего влияет на наше представление о Нем?
- 3. Поскольку Израиль не принял Божью весть, то Господь произвел над ними суд. Когда ассирийцы увели израильтян в плен, что еще они сделали помимо того, что произвели Божий суд над ними? Что это говорит нам о Божьем характере и сущности Его замыслов?
- 4. Почему сыны Израилевы, остававшиеся верными Богу, пострадали вместе со своим народом? В чем заключался план Бога в отношении этих людей? Что мы узнаем из этого о Божьей благодати и нашем отклике на нее?

## личное благовествование

Основной текст: Мф. 7:19-21

Рекламодатели часто говорят о своем товаре как о «нужном подарке для человека, у которого есть все». Похоже, что трудно произвести впечатление на человека, у которого в жизни так много всего происходит. Насколько же труднее произвести впечатление на тех, кто наполняет свою жизнь материальными ценностями!

Наверно, легче быть последователем Бога в трудное время, когда мы просим дать нам то, без чего не можем обойтись. Однако во времена изобилия мы можем быть настолько поглощены дарами нашего Господа, что упускаем из виду Подателя всех благ. После получения просимого мы благодарим Его, а затем Он уходит для нас в прошлое.

Во времена Амоса Израиль был поглощен стремлением к хорошей жизни. Многие купались в невероятной роскоши, полученной за счет бедных. Как Бог пытался привлечь их внимание? Как Его предупреждения свидетельствуют о вашем образе жизни?

Подумайте о том, как вы и другие члены церкви могли бы тактично предупредить брата по вере об опасностях чрезмерного увлечения материальными благами. Обсудите эти способы в своем классе. Действительно ли богатым более свойственно уклоняться с прямых путей, чем тем, кто имеет меньше благ этого мира? Таит ли в себе земное богатство больше опасностей, чем зависть бедных людей богатству своих ближних?

#### ОТ ТЕОРИИ К ПРАКТИКЕ

Затем попросите двух добровольцев из класса сыграть роль адвокатов, излагающих свое дело вам, судье. Их задача — доказать, что величайшая сила во Вселенной — это не наука, не ненависть, но Божья любовь. Каждому следует подтвердить свои убеждения соответствующими текстами Писания (напомните классу, что если мы не готовы дать отчет в своем уповании прямо сейчас, нам нужно будет подготовиться к этому). Обсудите идеи «адвокатов» с «судом присяжных» (другими членами класса).

## ВОПРОСЫ ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

1. В Ам. 6:1 мы находим предупреждение: «Горе беспечным

на Сионе». Что означает этот текст? Разве Бог не желает, чтобы мы получали удовольствие от жизни? В сегодняшнем мире люди работают, получают ученые степени и экономят деньги, чтобы сделать жизнь легче и приятнее. Как мы можем применить предупреждение Амоса к своей жизни?

2. Каким образом богатство израильтян привело их к духовному упадку? Значит ли это, что богатые люди не могут быть духовно сильными? Почему богатство иногда броса-

ет вызов нашей духовности?

3. На протяжении всего Ветхого Завета Бог допускает, чтобы сыны Израйлевы и народы, которые они завоевывали, подвергались насилию, гибели и разрушению. Почему любящий Бог допускает такую жестокость?

4. Какое впечатление о желании Бога спасти Своих детей у вас сложилось в результате чтения Книги пророка Амоса? Какие еще библейские истории сообщают нам об этом желании Бога?

### ВОПРОСЫ ДЛЯ ЗАКРЕПЛЕНИЯ

- 1. Что Бог более всего не приемлет в современной адвентистской Церкви и почему? Что Он не приемлет в вашей местной церкви и почему? Что Он не приемлет в вашей жизни? А вы ненавидите это?
- 2. Иисус умер на кресте и воскрес, и мы всегда можем обращаться к Нему за благодатью и прощением. Но сатана внушает нам, что наш поступок настолько плох, что Бог никогда не сможет простить нас. Затем сатана призывает нас сдаться и спрятаться от Бога вместо того, чтобы идти к Нему. Подумайте об этом. Каждый из нас согрешил и лишен славы Божьей. Почему же нам тогда кажется, что если мы согрешаем, Бог не сможет и не захочет спасти нас? Почему так получается, что мы отворачиваемся от Бога тогда, когда больше всего в Нем нуждаемся?

### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

В условиях экономического процветания израильтяне забыли о своей духовной нищете. Лаодикия отличается такой же сле-



потой. Мы даже не подозреваем, что нам нужно измениться. Нам кажется, что мы хорошо выглядим и хорошо живем.

Бог ненавидит несправедливое обращение одних людей с другими. Мы сможем понять гнев Божий только тогда, когда начнем смотреть на него глазами Бога.

В нашем мире существует истинное и ложное чувство вины. Христиане должны научиться отличать одно от другого.

# ВИДЕНИЕ ПЕРВОЕ – САРАНЧА И МОЛИТВА

ОСНОВНОЙ ТЕКСТ: Иак. 5:16

#### ЦЕЛЬ УЧИТЕЛЯ

- 1. Исследовать природу условных пророчеств.
- 2. Рассказать о силе ходатайственной молитвы.
- 3. Обновить упование на нашего Ходатая.

#### ПЛАН УРОКА

- условное и безусловное пророчество.
  - А. С помощью пророчества Бог направляет Свой народ.
  - Б. Некоторые условные пророчества не исполняются потому, что меняются обстоятельства жизни или сердца людей.
  - В. Безусловные пророчества это те, исполнение которых безусловно, что бы ни случилось (например, Второе пришествие Христа, суд и др.).
- II. ДЕЙСТВЕННАЯ МОЛИТВА.
  - А. Иисус проводил много времени в молитве, в том числе и в ходатайственной молитве.
  - Б. Писание учит нас молиться друг за друга и говорит о том, что такая молитва может достичь многого.
  - В. Мы можем не понимать механизм действия молитвы, но нам нужно обязательно молиться.
- III. ХОДАТАИ.
  - А. В Библии приводятся многочисленные примеры ходатаев, живших в разные эпохи.
  - Б. Иисус является единственным истинным Ходатаем.
  - В. Насколько воодушевляет нас мысль о том, что у нас есть небесный Ходатай?

### КОММЕНТАРИЙ

Книга пророка Амоса приближается к своей кульминации. В

√ главах 1 и 2 говорилось о Божьем суде над соседями Израиля. В главах 3—6 изложена Божья пророческая весть в отношении Израиля. В главах 7—9 описан ряд видений, предрекающих Израилю бедствия, но заканчивающихся обетованиями благословений. В уроке на эту неделю разбирается первое из этих видений. Амос начинает его описание с выразительной фразы «Такое видение открыл мне Господь Бог» (7:1). №21 раз пророк использует в своей книге имя «Господь Бог» — Владыка Яхве, причем одиннадцать раз в главах 7—9 Яхве, Властелин Вселенной, в особом смысле является единым Господом и Владыкой Израиля. Он имеет полную свободу и право открывать и осуществлять Свою волю в отношении Израиля. В то время как предыдущие вести (см. Ам. 1-6) включали в себя авторитетные слова «так говорит Госполь», авторитет Ам. 7—9 зиждется на фразе «Такое видение открыл мне Господь Бог» /Главная мысль здесь — это тесная связь между пророком и Богом. Когда Бог желает использовать пророка в качестве орудия для передачи Своего откровения, пророк отдает себя в полное распоряжение Богу. В этом случае Божественный призыв и самоотдача пророка способствуют передачи вести. У пророка нет другой вести, кроме той, которую дает ему Бог.

В видении Ам. 7:1—7 нам сообщается, что видел пророк, что он сделал, и что сделал Господь $\sqrt{\phantom{a}}$ 

### Что видел пророк

Первое видение весьма драматично. Основой экономики Израиля было земледелие, поэтому полчища саранчи, пожирающие молодые побеги второго урожая, могли произвести страшное опустошение. Первый урожай уже был собран и пошел в основном на то, чтобы уплатить подати царю. Перед Израилем замаячил зловещий призрак голода. Страна находилась на грани катастрофы и гибели.

О какой бы саранче здесь ни шла речь: о буквальной или о символической, изображающей иноземных завоевателей, — смысл видения прост и понятен. Всему народу угрожала опасность. Кто мог избежать гнева всемогущего Господа?

## II. Что сделал пророк

До этого времени слова Амоса были довольно резки. «За три преступления... и за четыре» (Ам. 1:9; 2:6), за нерадивое отношение

к закону и завету, за потакание своим прихотям и угнетение бедных, за идолопоклонство и многочисленные другие грехи пророк клятвенно обещал израильтянам, что их постигнет Божий суд. Но при виде надвигающейся гибели нации он предстает сострадательным пастором. Блаженна та община верующих людей, пастор которой, не колеблясь, провозглашает Божий суд против греха и в то же время умоляет Бога о спасении Его народа. Пророческая проповедь не сводится только к осуждению. Она также провозглашает, что «нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе Иисусе живут не по плоти, но по духу» (Рим. 8:1, 2).

Поэтому Амос также молился: «Господи Боже! пощади; как устоит Иаков? он очень мал» (Ам. 7:2). Ходатайственная молитва — неотъемлемая часть служения истинных рабов Божьих. Благодаря ходатайству Авраама Лот был спасен (см. Быт. 18:17—23; 19). Моисей остановил гнев Божий своими мольбами за Израиль (см. Исх. 32:14). Благодаря ходатайству Даниила Гавриил показал ему ход мировой истории (см. Дан. 9). Христос ходатайствует за Свою Церковь (см. Евр. 7:25). И христианам доверено служение ходатайства за всех людей (см. 1 Тим. 2:1). В ходатайственной молитве есть сила, потому что она бескорыстна. Она сосредоточена на нуждах других людей. Она подтверждает Божью власть влиять на жизнь других людей. «Много может усиленная молитва праведного» (Иак. 5:16).

Амос молится о том, чтобы Бог простил Израиль. «Как устоит Иаков? он же мал» (Ам. 7:2). В глазах Божьих мы все малы. На самом деле мы ничего из себя не представляем. Но Израиль не признал эту истину и превознес себя над всеми как «первенствующий народ» (6:1). Бог не может ответить на молитвы гордого. Вот почему Амос вынужден признать от имени всего Израиля, что Иаков на самом деле мал. Признавая свое ничтожество и Божественное владычество, мы открываем небесные врата для принятия обильной Божьей милости.

## III. Что сделал Господь

Господь сделал именно то, что Он так часто делает в ответ на заступническую молитву. Ничто так не радует Господа, как покаяние и исповедь Его народа, а также ходатайство Его учеников за других людей.

Когда Амос вступился за Израиль, Бог тотчас ответил. «"Не

будет сего", сказал Господь» (Ам. 7:3). Господь, давший видение, также был вправе не воплощать его. Это Его суверенное право. (Мы не должны путать это понятие владычества Божьего с произволом. Бог не пользуется Своей властью неограниченно, как деспот. Он не капризен и не предъявляет необоснованных требований).

Амос добавляет предложение, которое могло бы встревожить многих: «И пожалел Господь о том» (7:3). Значит ли это, что Господь пожалел о данном видении? Изменил ли Он решение относительно Своего суда? Нет, Божье правосудие и милость не являются противоречивыми свойствами Его природы. Это две стороны одной медали (см. Пс. 84:11; 100:1). Слово пожалел не говорит о том, что Бог изменил Свое мнение. Оно говорит о том, что Божественные предупреждения обусловлены откликом людей. Хотя Его суды неизбежны, милость Его пребывает вовек.

## ТЕКСТЫ ДЛЯ ИССЛЕДОВАНИЯ: Ам. 7:1-9; Исх. 32:32

- 1. Когда Бог изложил Свои планы наказания Израиля, Амос помолился от имени израильтян о помиловании, и Бог в определенной степени удовлетворил его просьбу. Как вы думаете, почему Он это сделал? Свяжите свой ответ с нашей сегодняшней жизнью.
- 2. Амос сыграл важную роль в судьбе израильтян, действуя в качестве их ходатая, когда казалось, что они находятся на грани гибели. Как часто нам предоставляется возможность помочь кому-либо силой ходатайственной молитвы? Если бы мы по-настоящему верили в то, что молитва может повлиять на чью-то жизнь, то разве мы не молились бы еще больше? Почему нам следует молиться Богу за других? На чем основана наша уверенность, когда мы молимся ходатайственной молитвой?
- 3. Христос является нашим Ходатаем. Как грешники мы имеем право на это служение только благодаря Его жертве на Голгофе. Принимая ее, мы облекаемся в Его праведность и очищаемся от греха, а потому можем устоять перед Богом. Как мы можем преодолеть чувство вины за свои грехи и принять такой щедрый дар?
- 4. Молитва Амоса проста, но конкретна: «Господи Боже! пощади; как устоит Иаков? он очень мал» (7:2). Что его слова

говорят нам о состоянии Иакова; об идеале, к которому Иакову следует стремиться, и о достижении этого идеала? Находитесь ли вы в таких обстоятельствах, которые лишают вас надежды и порождают у вас ощущение собственной ничтожности? Как молитва Амоса об Израиле может помочь вам?

5. Когда Бог показал Амосу видение о приближающемся суде, Амос без долгих колебаний стал молиться за свой народ. Молимся ли мы за ту страну, в которой живем? Как вы думаете, какие события, происходящие в вашей стране, заслуживают того, чтобы вы молились о них так же, как молился Амос? За какие события, происходящие в вашей стране, вы можете возблагодарить Бога?

## ЛИЧНОЕ БЛАГОВЕСТВОВАНИЕ

Основной текст: Ам. 7:5, 6

Ходатайственная молитва— это обязательная часть служения христиан, и мы часто слышим о ее силе, внушающей благоговение. Без такой молитвы не может обойтись ни один верующий.

√ «Ходатайственная молитва — это священническое служение, а, согласно Новому Завету, все христиане составляют вселенское священство. Как священники, призванные и помазанные Богом, мы обладаем высокой честью предстоять перед лицом Всевышнего, моля Его за других людей. Это священный долг и драгоценное преимущество всех, кто берет на себя иго Христа» (Р. Фостер. «Молитва: обретение истинной обители для сердца», Нью-Йорк, 1992 г., с. 191).

Когда мы думаем о ходатайственной молитве, как правило, мы представляем себе человека, который нуждается в благословении и исцелении Бога. Но Амос молился за израильтян, чтобы отсрочить их наказание. Можем ли мы и в наши дни ходатайствовать в молитве за окружающих нас людей с тем, чтобы остановить бедствия, грозящие им вследствие их неверного выбора?

УЕсть ли человек, за которого вы можете вознести ходатайственную молитву на этой неделе? О чем бы вы ни молились: об исцелении, об отсрочке наказания или об его смягчении — ревностно молитесь об исполнении воли Божьей и о том, чтобы этот человек духовно обогатился и ободрился благодаря ниспосланному ему благословению.

#### ОТ ТЕОРИИ К ПРАКТИКЕ

Христос не только обрел право быть нашим Судьей. Он также служит нашим Ходатаем и Защитником перед Отцом. Напишите псалом, стихотворение или благодарственную молитву Христу — нашему Ходатаю. Предложите членам своего класса сочинить по одной строке в этом псалме, стихотворении или молитве. Пусть они расскажут, как Иисус, их личный Ходатай перед Богом, изменил их жизнь. Раздайте участникам листки бумаги, на которых они будут писать свои строки. Им не нужно подписывать эти листки. Соберите задания и прочитайте каждое из них вслух.

## ВОПРОСЫ ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

- 1. Во времена Амоса израильтяне знали, что случилось с их отцами за грехи их предков. Почему же тогда они сами отказывались внимать Божьим предупреждениям?
- 2. В ходатайственной молитве кто-то встает в проломе за другого человека, который, возможно, не сознает в этом своей нужды. Как ходатайственная молитва помогает нам понять ту роль, которую сыграл Иисус, когда занял наше место на кресте?
- 3. Поразмышляйте о качествах Бога, Который позволяет другим ходатайствовать за нас. Какие еще черты Его характера показывают нам Его желание спасти нас?
- 4. Подобно израильтянам, мы родились и воспитывались во грехе. Тем не менее Бог призвал Амоса обличать их в греховных путях и призывать измениться. Не ожидает ли Бог от нас слишком многого? Не кажется ли вам, что именно по этой причине Он «пожалел» о Своем намерении наслать на Израиль саранчу, о которой поведал Амосу в первом видении? Поясните свой ответ.

## ВОПРОСЫ ДЛЯ ЗАКРЕПЛЕНИЯ

1. Когда мы поступаем неправедно, то часто ожидаем, что рано или поздно нам придется за это заплатить. Попросите участников класса подумать о том, каким образом Бог «пожалел» о бедствии, которое должно было постигнуть израильтян за конкретные грехи. Вознесите Иисусу благодарственную молитву за Его ходатайство.

- 2. Обычно на похоронах или после какой-то катастрофы можно услышать, как люди выражают надежду на скорое пришествие Иисуса. Почему требуется какое-то бедствие, чтобы мы пожелали Его возвращения? Почему мы начинаем слышать Бога только после того, как у нас случается большое горе?
- 3. Урок на эту неделю напоминает нам об Ин. 3:16, где Бог обещает, что всякий, верующий в Него, будет иметь жизнь вечную. Найдите словарное определение слова верить и расскажите о нем в классе. Затем обсудите смысл и глубину этого слова. Как истинная вера в Бога спасает нас? Укажите на то, что в данном тексте слово верить это глагол, а глагол предполагает действие. Перечислите и обсудите, каким образом мы можем проявлять действенную веру в Бога.

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Мы знаем библейские пророчества, данные для прежних поколений и для нашего. Некоторые из них являются условными, другие — безусловными.

На протяжении всей истории существовали ходатаи. Бог призывает нас как христиан молиться друг за друга ходатайственной молитвой. Мы получаем великое ободрение для повседневной жизни благодаря тому, что наш истинный Ходатай представляет наши интересы на небе.

## ВИДЕНИЕ ВТОРОЕ - СУД ОГНЕМ

**ОСНОВНОЙ ТЕКСТ: 2 Петр. 3:11, 12** 

#### ЦЕЛЬ УЧИТЕЛЯ

- 1. Понять, как испытания могут очистить нас.
- 2. Напомнить, что Христос умер за нас второй смертью.
- 3. Напомнить, кто принимает решение о нашей окончательной участи и награде.

#### ПЛАН УРОКА

- І. ОЧИЩЕНИЕ В ИСПЫТАНИИ.
  - А. Библия говорит об огне как о средстве очищения и уничтожения.
  - Б. Мы можем использовать испытания и трудности в нашей жизни, чтобы становиться более сильными христианами.
  - В. Некоторые испытания мы не можем понять, но должны принять их верой.
- II. ХРИСТОС УМЕР ВТОРОЙ СМЕРТЬЮ.
  - А. Христос решил умереть второй смертью, хотя Он мог этого не делать.
  - Б. Если мы примем Его смерть за нас, то будем избавлены от ада вечной разлуки с Богом.
  - В. Нам следует размышлять о страдании и муках Христа за нас. Если мы будем это делать, наша жизнь изменится.
- III. ГРЯДЕТ СУД.
  - А. Пророчество предсказывает, что этот мир будет судим.
  - Б. Наша вечная участь будет зависеть от ежедневного выбора, который мы делаем.
  - В. Своим каждодневным выбором мы, в конце концов, решаем для себя, где мы будем проводить вечность.

#### КОММЕНТАРИЙ

Во втором видении Амосу было показано, что Бог будет судить Израиль огнем — настолько сильным, что он «пожрал вели-

кую пучину, пожрал и часть земли» (Ам. 7:4). Тот факт, что Бог отменил нашествие саранчи, не означал, что Израилю не придется пережить еще один судный день. Наступит этот день или нет, зависело от исполнения Израилем Божьей воли.

Часто мы совершаем ту же самую ошибку. Мы принимаем Бога как нечто само собой разумеющееся и самонадеянно полагаем, что Его прощение гарантирует нам вечную, безусловную безопасность. «Однажды спасен — спасен навсегда». Однако во втором видении Амоса подчеркивается истина о том, что мы можем быть уверены в спасении только тогда, когда откликаемся на Божье прощение и по вере во Христа становимся послушными Господу. «Почитайте себя мертвыми для греха, живыми же для Бога во Христе Иисусе, Господе нашем. Итак, да не царствует грех в смертном вашем теле, чтобы вам повиноваться ему в похотях его» (Рим. 6:11, 12).

Во втором видении снова описывается Божий суд, ходатайство пророка и великая милость Господа.

Божий суд: огонь

В Библии огонь часто символизирует Божье присутствие, силу и суд. Бог воззвал к Моисею из пламени горящего куста (см. Исх. 3:2—12). На жертвеннике всесожжений все время поддерживался огонь, чтобы напоминать Израилю о неизменном присутствии Бога (см. Лев. 6:13). Бог назван «огнем поедающим». Тем самым подчеркивается суровость Его суда против греха (см. Втор. 4:24). Исаия испытал очищающее воздействие огня с небесного жертвенника (см. Ис. 6:6). Святой Дух, сошедший в виде «огненных языков», положил начало Пятидесятнице (см. Деян. 2:3). Да и последний Божий суд над грехом, а также творение новой земли изображается как действие небесного огня (см. 1 Кор. 3:13; Откр. 21:8).

Поэтому в видении Амоса нас не удивляет то, что грядущая гибель Израиля будет вызвана опустошительным огнем. Ранее пророк предупреждал израильтян, что если они не будут искать Господа, огонь пожрет дом Иосифов (см. Ам. 5:6). Однако вместо этого Израиль обратился к хананейской религии, в которой обожествлялся огонь (см. Иез. 16:20, 21; 2 Пар. 28:3). Как ужасно быть уничтоженным тем самым богом, которому ты поклоняешься!

#### II. Ходатайство пророка: еще одна молитва

До того как огонь, показанный в видении, произвел свое разрушительное действие, он воспламенил пасторское сердце пророка. Истинная пророческая весть всегда несет на себе отпечаток подлинной пасторской заботы. Иисус предсказал разрушение Иерусалима. Но Он также оплакивал его и желал, чтобы тот отозвался на Божественный призыв к покаянию (см. Мф. 23:37, 38). Павел обвинял коринфян в безнравственности (см. 1 Кор. 6:9, 10) и вместе с тем нежно заверял их: «Любовь моя со всеми вами» (1 Кор. 16:24).

Вот и Амос, пророк-громовержец, опустился на колени, чтобы снова вступиться за свой народ: «Господи Боже! останови; как устоит Иаков? он очень мал» (Ам. 7:5). В первой своей ходатайственной молитве Амос умолял о прощении (7:2). Во второй раз он просто просил Бога остановить бедствие (ст. 5). Отдавал ли он распоряжение Владыке Господу отменить уже объявленный суд? Или слово *останови* отражает такие тесные и близкие взаимоотношения между Амосом и Богом, которые позволяли пророку приближаться к Господу с дерзновением друга?

«В молитве мы открываем наше сердце Богу как другу». «Почему же сыновья и дочери Божьи так неохотно молятся, если молитва — это ключ в руках веры, открывающей небесную сокровищницу, где хранятся безграничные возможности Всемогущего?» (Е. Уайт. «Путь ко Христу», с. 93, 94, 95).

Молитва действует таинственно, но она воистину помогает. «Посему да приступаем с дерзновением к престолу благодати, что-бы получить милость и обрести благодать для благовременной помощи» (Евр. 4:16).

## III. Господь снова являет Свою милость

Как и в видении о саранче, молитва пророка трогает Бога. Он «охотно выслушивает искреннюю молитву самого смиренного из Своих детей» (Е. Уайт. «Путь ко Христу», с. 94). «И пожалел Господь о том; "и этого не будет", сказал Господь» (Ам. 7:6).

Становится ли Амос ложным пророком из-за того, что Господь пожалел о том, что хотел сделать? Нет.

Библейское пророчество, в зависимости от своего исполнения, подразделяется на: (1) безусловное и (2) условное. Безуслов-

ное пророчество предсказывает такие исторические действия Бога, которые не зависят от готовности или отклика людей. Пророчества о Мессии и событиях последнего времени, таких, как Следственный суд и Второе пришествие, являются безусловными, потому что их исполнение зависит исключительно от установленных Богом сроков.

Условное пророчество предсказывает судьбу народов или отдельных людей, но его исполнение зависит от отклика людей. В качестве примера можно привести Божественные обетование и предупреждение, данные Израилю (см. Втор. 8:19, 20; 28:1, 2, 63, 64), пророчество Ионы против Ниневии (см. Иона 3:4), предсказание Исаии о царе Езекии (см. 4 Цар. 20:1—6) и откровения о семи церквах (Откр. 2; 3).

Таким образом, неисполнение Богом того, что он показал Амосу в первых двух видениях, подчеркивает Его суверенную волю и свободу действовать в соответствии со Своим справедливым, любящим и милостивым характером.

## ТЕКСТЫ ДЛЯ ИССЛЕДОВАНИЯ: 2 Петр. 3:11, 12; Ис. 6; 46; Мал. 3; Деян. 1:11

- 1. Бог был бы прав, если бы уничтожил Израиль так же, как Он уничтожил Содом и Гоморру (см. Быт. 19:24). Нежелание Израиля каяться и менять свои пути приближало Божественное правосудие. Но, как мы видим на основании других мест, например, Ис. 6, Бог может использовать святой огонь как для уничтожения, так и для очищения. Израиль должен был пройти очищение в ассирийском плену. Как можно сравнить или сопоставить это испытание с «огненным искушением», которое ожидает нас в конце времени?
- 2. Перед ассирийским пленом Бог сказал, что лишит израильтян преимущества быть Его священниками и забудет их детей (см. Ос. 4:5, 6). Что общего между этой трагедией и переживаниями Христа на Голгофе, и в чем разница между этими двумя событиями? Что каждое из них символизирует для нас сегодня?
- 3. Некоторые богословы высказывают предположение, что в каждом пророчестве оговорены условия, выполнение ко-

торых может отменить или отсрочить предсказанный в нем конечный результат. Хотя конец дней был пророчески предсказан, можем ли мы отвратить неизбежный исход, выполнив определенные условия? Поясните свой ответ. Должны ли мы сегодня выполнить те же условия, что и израильтяне во дни Амоса? Если да, то как нам узнать, выполнены они или нет?

## ЛИЧНОЕ БЛАГОВЕСТВОВАНИЕ Основные тексты: *Чис. 31:21—23; Ис. 6; Мал. 3:1—3; 1 Петр. 4:12*

Огонь в Библии символизирует самые разные вещи. Он является знамением того, что Бог принимает жертву, и способом демонстрации Его силы, внушающей благоговейный трепет (см. 2 Пар. 7:1—3; Дан. 3). Кроме того, огонь указывает на Божественное присутствие (см. Исх. 3:2; 13:21 и Деян. 2:3, 4). В уроке на эту неделю говорится об огне как о символе очищения.

Огонь — это буйная стихия. Он не спит и не дремлет. Пламя пожирает все на своем пути. Вот почему огонь все время усиливается и распространяется все дальше и дальше. Даже когда его тушат, вы чувствуете силу его присутствия. Более того, он отдает всего себя до тех пор, пока не испепелит все. И, наконец, он оставляет отчетливые следы на всем, к чему прикасается.

Как было бы славно, если бы мы, христиане, были подобны огню и горели Божьей силой, милостью и благодатью; если бы мы светились Его присутствием и воздавали Ему честь и славу до нашего последнего вздоха! Тогда окружающие нас люди, безусловно, ошущали бы присутствие Бога. Какой след мы бы оставляли, свидетельствуя о могучей силе, укрепляющей нас! Обсудите в своей группе, что на самом деле означает гореть или пламенеть для Христа и что означает такой огонь в смысле благовестия?

#### ОТ ТЕОРИИ К ПРАКТИКЕ

Когда мы думаем об огне, то представляем себе жар, боль и разрушение. Попросите членов класса прочитать библейские тексты, из которых видно, как Бог использует огонь для очищения и увеличения ценности предмета или личности. Что значит быть подобным золоту, испытанному огнем? (См. Зах. 13:9).

### ВОПРОСЫ ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

- 1. Из урока на эту неделю мы узнаем, что Бог сотрет с лица земли грех, очистив ее огнем. Как это изменяет ваши представления об аде и о Боге?
- 2. Что представляет собой ад: некое место или промежуток времени? Обоснуйте свой ответ библейскими текстами.
- 3. В материале за пятницу цитируется книга Е. Уайт «Желание веков», с. 32, где говорится, что на небесном совете «был определен и час пришествия Христа. И когда исполнились сроки, Иисус родился в Вифлееме». Члены Церкви адвентистов седьмого дня часто говорят: «Когда мы закончим дело Божье на земле, Иисус придет опять». Но, согласно нашему уроку, пришествие Иисуса не зависит от адвентистской Церкви. Когда наступит полнота времен, в назначенный час Иисус вернется. Будет ли Иисус ждать, пока мы закончим дело Божье и провозгласим Евангелие каждому племени, колену, языку и народу? Берем ли мы на себя больше ответственности, чем нам положено по праву, считая, что в настоящее время Он ждет нас? Поясните свой ответ.

## ВОПРОСЫ ДЛЯ ЗАКРЕПЛЕНИЯ

- 1. Какие огненные испытания вы перенесли на этой неделе? Как они помогли вам по-новому взглянуть на ценность испытаний и узнать, каким образом Бог использует их для нашего очищения? Изменятся ли ваши молитвы теперь, когда вы знаете, что ваши испытания предназначены для того, чтобы укрепить вас в Господе?
- 2. Некоторые люди пребывают в непрестанной борьбе, тогда как у других, похоже, не возникает серьезных проблем, и они не придают им большого значения. Поскольку мы все разные, Бог использует разные методы, чтобы донести Свою весть до каждого из нас. Что вы чувствуете, зная, что Он с каждым из нас работает индивидуально?
- 3. Помолитесь вместе о том, чтобы Бог вас очистил и чтобы вы были спасены, когда Он будет очищать землю.

## **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Огонь может очистить или погубить. Христос вкусил адское пламя, чтобы избавить нас от него. Испытания, с которыми мы сталкиваемся в жизни, могут либо очистить, либо погубить нас. Все зависит от нашего выбора. Мы должны решить для себя, хотим ли мы оказаться в вечности.

## ВИДЕНИЕ ТРЕТЬЕ - ОТВЕС

ОСНОВНОЙ ТЕКСТ: Пс. 5:9

#### ЦЕЛЬ УЧИТЕЛЯ

- 1. Повторить, как Бог будет судить нас.
- 2. Понять, что Израиль сам избрал свой путь и что мы также самостоятельно выбираем свой путь.
- 3. Исследовать позитивную сторону окончания времени испытания.

#### ПЛАН УРОКА

- I. КТО СМОЖЕТ УСТОЯТЬ В ПОСЛЕДНИЙ ВЕЛИКИЙ ДЕНЬ?
  - А. На земле происходит борьба, за которой наблюдает вся Вселенная.
  - Б. Бог будет судить обитателей земли.
  - В. Мы будем судимы в соответствии с нашим откликом на спасение, которое Он нам предлагает.
- II. КАК МЫ ДЕЛАЕМ СВОЙ ВЫБОР?
  - А. Израиль выбрал поклонение идолам.
  - Б. Когда мы позволяем миру вытеснить Бога из нашей жизни, то делаем выбор, влекущий вечные последствия.
  - В. Израильтян постиг суд; в результате они оказались в плену, и многие погибли. Нас также постигнет суд, результатом которого будет вечная жизнь или вечная смерть. Исход зависит от нашего выбора.
- III. БЛАГАЯ ВЕСТЬ ОБ ОКОНЧАНИИ ВРЕМЕНИ ИСПЫТАНИЯ.
  - А. Если мы приняли Христа и каждый день отдаем Ему свою жизнь, нам не нужно бояться окончания времени испытания.
  - Б. С этого момента праведные останутся праведными навеки. Никто никогда не сможет лишить нас этого упования.

#### КОММЕНТАРИЙ

Третье видение Амоса будет осуществлено. До этого момента пророк дважды ходатайствовал за Израиль, и Господь откладывал

Свой суд, но больше этого не произойдет. Пророк не ходатайствует. Господь не сожалеет о Своих намерениях. Причина не в том, что пророк стал равнодушен к Израилю, и не в том, что Божья милость истощилась; она кроется в нежелании Израиля каяться. Бог не принуждает нас исполнять Его волю. Он позволяет нам сделать нравственный и духовный выбор, а затем пожинать последствия.

Жатва Израиля — это не произвольный набор несчастий, но результат точной проверки с помощью отвеса. Господь устраивает строгий экзамен, с помощью которого Он намерен измерить Израиль и решить его участь. На этот раз избавления не будет.

В уроке на эту неделю мы поразмышляем о Божьем отвесе, неотвратимом суде и человеческом высокомерии.

#### I. Божий отвес

В третьем видении Бог спрашивает Амоса: «Что ты видишь, Амос?» (7:8). Он хочет, чтобы пророк внимательно изучил видение и понял его смысл. Отвес не предполагает незамедлительного наказания; скорее, это мерило, с помощью которого принимается решение. Бог деятельным образом присутствует в жизни Израиля. Он собирается измерить израильтян и определить, является ли их жизнь ровной и прямой. Точно так же, с помощью отвеса, определяют, является ли стена прямой. Бог испытывает и проверяет их нравственную состоятельность и духовную безупречность.

Амос видел Господа, стоящего у стены с отвесом в руке. С помощью этого отвеса строилась стена. Теперь Бог собирается установить этот отвес посреди Израиля. Смысл этого действия очевиден. Бог построил дом Израилев по Своим меркам, с помощью Своего отвеса. Однако со временем вся конструкция покосилась. Вот почему Господь снова призывает Израиль ответить за свои злодеяния.

Каким отвесом пользовался Бог при строительстве Израиля? «Ибо есть ли какой великий народ, к которому боги его были бы столь близки, как близок к нам Господь, Бог наш, когда ни призовем Его? И есть ли какой великий народ, у которого были бы такие справедливые постановления и законы, как весь закон сей, который я предлагаю вам сегодня? Только берегись и тщательно храни душу твою, чтобы тебе не забыть тех дел, которые видели глаза твои, и чтобы они не выходили из сердца твоего во все дни

NB

жизни твоей; и поведай о них сынам твоим и сынам сынов твоих» (Втор. 4:7—9).

Божьим отвесом является Его праведный закон и искупительные действия (см. Втор. 7:8—11). С их помощью Бог создал особенный народ, которому заповедал: «Святы будьте, ибо свят Я, Господь, Бог ваш» (Лев. 19:2). Израильтяне — это Божий народ. Он призвал их и вступил с ними в завет. Но они избрали собственный путь, оставили Божий Закон и праведность и возмутились против Него в жизни своей. Бог измеряет Своим отвесом жизнь Своих избранных детей и находит их слишком легкими. Однако им, похоже, нет до этого дела. Амос ошеломлен. Как он может оспорить Божье право измерять? Как он может просить Бога отказаться от этой проверки? Он не ходатайствует, потому что «суды Господни — истина, все праведны» (Пс. 18:10).

II. Неотвратимый суд

Надвигающаяся катастрофа содержит в себе элемент неотвратимости. «Не буду более прощать ему», — звучит Божественный приговор (Ам. 7:8). Они не захотели жить по завету. Для их поведения была характерна неверность и отсутствие сострадания. И теперь Божественный отвес находит их перекошенными.

Первыми отвергнуты богослужения. «И опустошены будут жертвенные высоты Исааковы, и разрушены будут святилища Израилевы» (7:9). Первые четыре из Десяти Заповедей призывают к абсолютной преданности Богу. Это первый принцип истинной религии. Но Израиль не придерживался этого принципа, обратившись к Галгалу и Вефилю. Один только Бог достоин нашего поклонения. Когда мы не поклоняемся Ему, все не ладится. Когда мы изо дня в день злоупотребляем Его благодатью, когда мы постоянно пренебрегаем Его законом, Он отказывает нам в Своей милости.

Далее исчезнет ощущение безопасности, которое Израиль черпал в преходящих выгодах политической стабильности и экономического процветания: «И восстану с мечом против дома Иеровоамова» (7:9). Правление Иеровоама принесло процветание, расширение границ и самодовольство. Все это заставило Израиль поверить в то, что Бог не забудет Свой избранный народ, что бы они ни делали. Но вот произносится приговор. Ду-

ховное отступничество, нравственная пустота и материальная алчность не могут быть оставлены без наказания. «Божья весть — это не безучастное обвинение, но слова Искупителя, Который болезненно воспринимает злодеяния и неблагодарность искупленных им людей» (А. Хешель, «Пророки», с. 32).

III. Человеческое высокомерие

Предсказание о том, что духовные и светские власти Израиля будут рассеяны (см. Ам. 7:7—9), должно было вызвать какие-то угрызения совести у Израиля как нашии. Но вместо этого Амасия. священник Вефильский, критикует Божьего вестника. Истинное служение Богу всегда наталкивается на противодействие, и сатана ликует, когда ему удается использовать лицемерных религиозных деятелей для нападок на истинных Божьих служителей. Амасия выдвигает сколь серьезные, столь же и ложные обвинения против Амоса: заговор, пророческая деятельность ради чрева и отсутствие авторитета (см. Ам. 7:10-12). Но пастух из Фекои не ровня Вефильскому священнику. Его авторитетом является Божественное откровение и поручение (см. 7:14—16). Поскольку Амос видел Господа, ему были не страшны тысячи Амасий. Они не могли бы помешать ему возвещать горькую, но правдивую весть. Действенная и бесстрашная проповедь может быть только плодом личного знакомства с Господом и опираться исключительно на Его авторитет.

## ТЕКСТЫ ДЛЯ ИССЛЕДОВАНИЯ: Пс. 5:9; Откр. 22:11

- 1. В третьем видении Амоса Бог сравнивает Израиль со стеной, измеренной отвесом и оказавшейся перекошенной. Подобно Израилю, мы все не соответствуем Божьим стандартам. Вняв ходатайству Христа за нас, что предпринял Бог, чтобы мы были достойны спасения в Его глазах?
- 2. Отвес это инструмент, которым пользуются строители, чтобы построить прямую стену. В видении Амоса отвес символизирует мерило, с помощью которого Бог оценивает Свой народ. Что это за мерило?
- 3. Каковы отличительные особенности хорошо построенной стены? Обсудите предназначение такого ценного инструмента, как отвес: насколько трудно было бы построить стену без него. Обсудив эти факты и имея их в виду, подумайте, почему стена и отвес так удачно символизируют Божий

народ и то мерило, по которому Господь будет судить нас.

- 4. На протяжении всей Книги Амоса есть много аналогий с «окончанием времени испытания». Но в Израиле времен Амоса большинство людей не думало о грядущем суде. В чем разница между судом, которому подвергся Израиль, и предстоящим завершением времени испытания? Как мы можем говорить об окончании времени испытания в положительном свете? Какие преимущества есть у нас перед древним Израилем?
- 5. Если время испытания не окончится при нашей жизни, как мы можем убедить людей в важности этого события для следующего поколения?

## ЛИЧНОЕ БЛАГОВЕСТВОВАНИЕ Основной текст: 1 Kop. 13:12

Миссионера несправедливо обвиняют и на долгие годы сажают за решетку. Женщина молится о том, чтобы ее заблудшая дочь вернулась к истине, но умирает до того, как это происходит. Злой подросток, отвернувшийся от Бога, чуть было не погибает, когда в пьяном виде попадает в страшную аварию.

С нашими скудными познаниями трудно уразуметь Божьи намерения во всей полноте. Хотя случаются несчастья и совершаются суды, у нас должна быть вера в то, что у Господа есть путь и план, с помощью которого мы можем быть спасены. Грех влечет за собой ужасные последствия. Но Бог может использовать даже самые худшие и безнадежные ситуации для продвижения Своего дела, подобно тому, как Он это делал после наказания Израиля.

Миссионер делится своими познаниями о Боге даже в том отчаянном положении, в котором оказывается, и открывает Христа десяткам душ до того, как его выпускают на свободу. Хотя мать уже этого не видит, ее дочь возвращается к истине и знакомит свою семью и соседей с Божьей любовью. Подросток, который как бы заново родился после автокатастрофы, посвящает себя Богу и помогает подросткам решать те же проблемы, с которыми некогда сталкивался сам. Некогда сильный, но затем рассеянный народ, Израиль, проповедует о даре спасения по всему миру. Какому могущественному Богу мы служим!

Обсудите, как мы можем благовествовать заблудшим, даже

невзирая на то, что у нас самих имеется лишь ограниченное представление о Божьем плане в отношении каждого из нас.

#### ОТ ТЕОРИИ К ПРАКТИКЕ

Принесите отвес в свой класс. Может ли Бог измерить вас этим отвесом? Обсудите, как жить соответственно этому отвесу и возможно ли это вообще в наши дни и в наш век?

#### ВОПРОСЫ ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

- 1. В Пс. 5:9 мы читаем: «Господи! путеводи меня в правде Твоей, ради врагов моих; уровняй предо мною путь Твой». О чем говорит здесь автор псалма? Может быть, он признается, что в жизни так много греха, что при всем желании он даже не может распознать прямой путь? Что он постоянно нуждается в Божьей помощи, чтобы поступать по правде? Что ему нужен главный Отвес, по которому он мог бы «созидать» свою жизнь? Поясните свой ответ.
- 2. Имея в виду забывчивость Израиля, обсудите высказывание Джорджа Сантайны: «Забывающие историю обречены на ее повторение». Но разве неверно будет сказать, что люди, совершившие те или иные ошибки в своей жизни, также склонны повторять их? Например, большой процент детей, которые вырастают в семьях алкоголиков, становятся алкоголиками. Если оба изречения верны, что они означают для нас?
- 3. Смерть Иисуса сделала спасение возможным для каждого, в каких бы условиях этот человек ни жил. Почему люди, отдающие свое сердце Богу на смертном одре, получают горько-сладкое благословение? Почему нам следует отдать свою жизнь Христу, пока мы еще можем служить Ему? Перечислите и обсудите некоторые вещи, упомянутые в уроке, которые люди упускают, не вверяя свою жизнь Христу в раннем возрасте.

## ВОПРОСЫ ДЛЯ ЗАКРЕПЛЕНИЯ

1. В уроке отмечено, что отвес в видении Амоса — это мерило праведности, с помощью которого Бог судил Израиль. Что это за мерило? Насколько, по вашему мнению, ваша церковь соответствует этому мерилу? Алично вы соответствуете ему? (Примечание: мы не должны брать на себя роль судьи и присяжных. Однако взвешенная оценка своего духовного состояния будет способствовать духовному росту).

2. Как и во дни Амоса, в нашем мире сегодня грех чрезвычайно распространился. Почему нам зачастую не хочется выступать против него так же смело, как это делал Амос? Может быть, потому, что мы не уверены в своем Божественном призвании, как был уверен Амос? А может быть, потому что Амасии в нашей стране не будут терпеть такую решительную и непопулярную весть, и нам это хорошо известно? Обсудите свои ответы.

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Бог дал нам свободу выбора. Мы можем избрать вечную жизнь или вечную смерть. Мы сами выносим себе приговор. Выбирая путь противления Богу, мы делаемся пленниками вечной смерти. Если мы выберем Божий путь, то будем жить с Ним в вечности.

# ВИДЕНИЕ ЧЕТВЕРТОЕ – СПЕЛЫЕ ПЛОДЫ

ОСНОВНОЙ ТЕКСТ: Ам. 8:11

## ЦЕЛЬ УЧИТЕЛЯ

- 1. Вспомнить о том, что нам нужно каждый день приносить добрый «плод» в своей жизни.
- 2. Заново открыть смысл субботы в нашей жизни.
- 3. Исследовать, возможен ли голод Слова в нашей среде.

#### ПЛАН УРОКА

- І. НАРОД, ПРИНОСЯЩИЙ ПЛОДЫ.
  - А. Независимо от рода наших занятий, мы приносим в жизни плоды, добрые или худые, спелые или гнилые.
  - Плод, который мы приносим в своей жизни, предопределяет нашу участь на суде.
  - В. Это не означает, что нас спасут наши дела. Однако в течение всей нашей жизни должен зреть добрый плод.
- II. СМЫСЛ СУББОТЫ В НАШЕЙ ЖИЗНИ.
  - А. Амос осуждал израильтян за то, что они обманывали своих покупателей и верили в то, что являются святыми людьми только потому, что исполняют религиозные обряды и Закон Божий.
  - Б. Мы должны задать себе трудный вопрос: понимаем ли мы, как нужно правильно святить субботу? В чем еще, кроме посещения богослужения, заключается соблюдение заповеди о субботе?
  - В. Если мы не соблюдаем субботу как должно, что нам необходимо изменить в своей личной жизни и в нашей церковной семье?
- III. ГОЛОД В НАШЕЙ СТРАНЕ.
  - А. Во многих странах мира люди испытывают физический голод. Но голод «слов Господних» (Ам. 8:11) куда хуже.

- Б. Если мы не насыщаем Словом свои сердца и умы каждодневно, то испытываем голод, хотя можем даже не осознавать этого.
- В. Если мы питаем свой разум и дух некачественными продуктами, то не сможем уразуметь духовные истины, которые Бог желает запечатлеть в наших сердцах.
- Г. В последние дни истории этого мира нам не захочется испытывать голод Слова Божьего. Пора начать запасаться зернами Писания прямо сейчас, чтобы впоследствии не страдать от голода.

#### КОММЕНТАРИЙ

«По плодам их узнаете их» (Мф. 7:20). Как о пользе дерева судят по его плодам, так и о жизни людей судят по их делам. На Бога производит впечатление не притворство или внешнее исповедание, а жизнь, отражающая Его характер и приносящая плод, достойный Его имени. На самом деле в Божьем Царстве не будет места тем, кто заявляет о своей духовности, но не приносит духовных плодов. «Не всякий, говорящий Мне: "Господи! Господи!" войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного» (Мф. 7:21).

Урок на эту неделю говорит о плодах в контексте последнего времени. Сначала мы изучим видение, затем проверку плодов и, наконец, поговорим о суде.

#### Видение

Бог спрашивает: «Что ты видишь, Амос?» (Ам. 8:2).

Амос отвечает: «Корзину со спелыми плодами (каис)».

Тогда Бог выносит приговор: «Приспел конец (кес) народу Моему, Израилю».

Амос видел только плоды, но Бог видел грядущий конец; *каис* превращается в *кес*. Это больше, чем только игра слов. Это Божественный способ возвестить определение: «Когда будут говорить: "мир и безопасность", тогда внезапно постигнет их пагуба, подобно как мука родами *постигает* имеющую во чреве, и не избегнут» (1 Фес. 5:3).

Обычно корзина с плодами — это свидетельство хорошего урожая и благоденствия. Но в четвертом видении, которое Бог дал Амосу, Он превращает созревание в символ окончания испытательного срока, отпущенного Израилю для духовного и нравственного возрастания. Настало время суда.

#### II. Проверка плодов

Какова природа разложения в Израиле, которое требует суда по мере того, как испытательный срок подходит к концу?

- 1. Духовное разложение. Суббота, данная для того, чтобы напоминать Израилю о Творце и Искупителе (см. Быт. 2:1—3; Иез. 20:20), стала религиозным обрядом. И соблюдавшие ее ждали, когда она закончится, чтобы вернуться к своей нечестивой жизни (см. Ам. 8:5). Вместо того чтобы быть днем святости и особого общения с Богом, суббота стала днем, который мешал их делам. Когда формализм подменяет истинную религию, когда материальное процветание притупляет духовное восприятие, когда человеку нет дела до нравственной чистоты или социальной справедливости, потому что он привык угождать исключительно своим прихотям, тогда душа разлагается и подвергается Божественному суду.
- 2. Социальное и нравственное разложение. Амос обращается к Израилю с суровыми словами. Они притесняли нуждающихся и использовали нечестные методы ведения торговли (см. 8:4, 5). Когда-то израильтяне сами были рабами, но теперь они прибегали к утонченным формам рабства, чтобы «покупать неимущих за серебро и бедных за пару обуви» (8:6). Они променяли возвышенную социальную этику Второзакония на дикие законы и обычаи соседних народов. Вот почему «клялся Господь славою Иакова: поистине вовеки не забуду ни одного из дел их!» (8:7).

Амос три раза в своей книге использовал выражение «клялся Господь». Господь клянется Своей святостью (см. 4:2), Самим Собой (см. 6:8) и «славою (в другом переводе — "гордостью") Иакова» (8:7). Эти три изречения показывают, насколько серьезно Бог относился к будущему Израиля. Кому много дано, с того много взыщется (см. Лк. 12:48).

III. Суд

Иногда учение об Остатке дает людям повод верить в свое нравственное и духовное превосходство. Оно также дает им повод считать, будто Бог будет сквозь пальцы смотреть на их грехи. Однако библейское учение об Остатке говорит о том, что члены Цер-

кви Остатка будут судимы по более высоким меркам. Оно призывает их к более возвышенной жизни и предъявляет к ним более строгие требования. Нежелание израильтян внимать пророческому слову вызвало Божий суд над ними.

Суд будет всеохватывающим по своему размаху и окончательным по своим последствиям. Пение превратится в плач. Смерть придет на каждую улицу. Земля будет сотрясаться. Наводнения потопят дома, и тьма опустится в полдень. Пиршество превратится в стенание, и горестные причитания будут слышны по всей стране (см. 8:8—10). Все эти события сделают день тот днем горечи (см. 8:4, 9, 11). Нам, людям, живущим в последнее время, предупреждения пророка служат напоминанием о том, что если мы будем упорствовать в пороках Лаодикии, нас ожидает та же участь, что и древний Израиль.

Но, наверно, самый важный из всех судов как во времена Амоса, так и в наши дни — это предсказанный голод. «Не голод хлеба, не жажда воды, но жажда слышания слов Господних» (8:11). Люди, которым Бог дал Слово, алчут этого Слова. Это предсказание есть нечто большее, чем только жестокая ирония; оно указывает на печальную реальность. Те, кто не желают внимать Слову и неизменно ожесточают свои сердца против его предупреждений, дойдут до такого состояния, что не смогут найти его, даже когда будут в нем нуждаться. Суд будет заключаться не только в физической неспособности найти Слово, но также в духовном ожесточении разума и сердца, которое лишает нас способности слышать тихий, нежный голос Бога. «Ищите Господа, когда можно найти Его; призывайте Его, когда Он близко» (Ис. 55:6).

## ТЕКСТЫ ДЛЯ ИССЛЕДОВАНИЯ: Ин. 15:5; Ис. 43:25

- 1. В Израиле зрел плод Божьих учений и наставлений. Но израильтяне сами не пользовались этим преимуществом и не делились своими благословениями с соседями. Достаточно ли мы потрудились над распространением Божьей вести? Какой вклад может внести каждый из нас в дело благовествования окружающим нас людям?
- 2. Сопоставьте плод Духа (см. Гал. 5:22) с качествами, которые проявлял Израиль во времена Амоса (см. Ам. 2:6—8). Сравните плод Духа с Божьим характером. В каком смысле пло-

ды являются частью того мерила, по которому будет судим Божий народ? (Прочитайте аналитический раздел урока на прошлую неделю, где говорилось о стене и отвесе).

3. Израильтяне попали в порочный круг «обрядового» служения, которое они считали достаточным. Суббота для них была запретом на повседневные дела, и они ждали захода солнца, чтобы снова вернуться к ним. Как часто вы считаете, сколько субботних часов осталось до захода солнца? Если это имеет место в вашей жизни, какую часть истинного субботнего покоя вы потеряли?

4. Бог предлагает «простить и забыть» все наши грехи, заключая с нами открытый договор, который позволяет нам в любое время либо принять, либо отвергнуть Его предложение. Что в этой жизни может быть настолько заманчивым, чтобы вынудить вас отвергнуть Божественное предложение? Какие условия вы хотели бы обговорить с Богом? Не кажется ли вам порой, что для принятия Божьего прощения вам придется отказаться от чего-то, что вы хотели бы сохранить? Поясните свой ответ. Что вы могли бы приобрести, приняв Божье прощение?

5. Повторите Ам. 8:11, 12. В каком смысле эти стихи хорошо описывают то, что происходит в современном мире? Насколько точно эти тексты описывают то, что происходит в ващей личной жизни? Какие шаги вы можете предпринять для начала, чтобы не испытывать голод Слова Божьего?

# ЛИЧНОЕ БЛАГОВЕСТВОВАНИЕ Основной текст: *Откр. 3:3*

Возможно, наша Церковь уделяет слишком много внимания темам суда и окончанию времени испытания. В последнее время эти темы неизменно находились в центре большинства наших дискуссий. Немало адвентистов выросло на этих темах. Они обсуждались в их семьях чуть ли не каждый день. И многие верующие, в то или иное время, служили нашему любящему Творцу только потому, что боялись оказаться слишком легкими, когда их жизнь будет оцениваться на суде. Они также опасались, что не успеют стать «совершенными» до окончания времени испытания.

Верно то, что когда суд закончится, мы уже не сможем отка-

заться от сделанного нами выбора. Однако если мы решим следовать за Христом и совершать Его служение на земле, то нам нечего бояться! Тогда конец времени испытания будет началом осуществления замысла нашего Отца навсегда отделить нас от зла, которое наполняет землю, и привести нас туда, где мы сможем общаться с Ним в течение всей вечности.

Помня о том, что мы возвещаем весть об искуплении, а не об окончательной гибели, как мы можем донести до людей нашу весть о суде таким образом, чтобы подчеркнуть ответственность времени, в которое мы живем, но не сеять панику и отчаяние?

#### ОТ ТЕОРИИ К ПРАКТИКЕ

Вспомните, что вы чувствуете, когда видите, как Бог действует в вашей жизни, семье или в вашей церкви. Позвольте членам класса поделиться своими воспоминаниями. Теперь спросите у них, что они чувствуют, когда молятся и молятся о каком-то деле, но Бог как будто не слышит их. Сравните это свидетельство с памятным текстом на эту неделю, в котором Бог обещает послать голод слышания слов Господних (см. Ам. 8:11).

# ВОПРОСЫ ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

- 1. Испытываем ли мы в настоящее время жажду слышания слов Господних? Поясните свой ответ.
- 2. Прочитайте и обсудите библейские описания субботы. Сопоставьте истинные намерения Бога в отношении субботы с тем, как ее соблюдали израильтяне во дни Амоса. Как истинное соблюдение субботы меняет наш характер и обращение с другими людьми?
- 3. Спелые плоды указывали на то, что израильтяне созрели для суда. Какие их качества свидетельствуют о том, что это действительно так? Видим ли мы те же самые качества в современном мире, в нашей церкви, в нас самих? Насколько близок к нам суд?

# ВОПРОСЫ ДЛЯ ЗАКРЕПЛЕНИЯ

- 1. Если верно то, что человек узнается по плодам (см. Мф. 7:20), какие плоды вы хотели бы принести? В каких плодах отчаянно нуждается наш мир?
- 2. В конце концов, либо все наши грехи будут прощены, забыты и изглажены, либо они вернутся, чтобы преследо-

вать и осуждать нас. Либо наши грехи не будут иметь для нас никаких юридических последствий, либо мы погибнем под непосильным бременем этих последствий. Либо Бог забудет все наши грехи, либо будет помнить все. От чего зависит, по какую сторону изгороди мы будем находиться? Что нам нужно сегодня сделать, чтобы Господь вверг наши грехи в пучину морскую и больше не вспоминал о них?

3. Наступит такое время, когда люди, ищущие Слово Божье, не смогут найти его. Обсудите, какую роль играет сатана, побуждающий нас считать Слово Божье чем-то само собой разумеющимся, пока оно доступно нам. Какие препятствия сатана воздвигает на нашем пути, вынуждая нас пренебрегать возможностью исследовать, понимать, заучивать наизусть и ценить библейские тексты?

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Мы все приносим разные плоды: спелые, сочные или гнилые и высохшие. Если мы не становимся более зрелыми христианами, то скорее всего приносим гнилые плоды.

Мы должны переосмыслить наше понимание и соблюдение субботы. Как не попасться в ловушку обрядовости и не упустить из виду святость субботы?

Голод может наступить и в стране материального изобилия. Даже если тело насыщается, душа может голодать. Мы должны каждый день питать Словом свой разум и душу.

# ВИДЕНИЕ ПЯТОЕ – НЕТ СПАСЕНИЯ ДЛЯ ПОГИБАЮЩИХ

ОСНОВНОЙ ТЕКСТ: Пс. 33:15

#### ЦЕЛЬ УЧИТЕЛЯ

- Понять, что хотя Бог не может мириться с грехом, Он терпелив к грешникам.
- 2. Понять, что если мы живем по Божьей воле, наступление суда принесет нам радость.
- 3. Помнить о том, что судить должен Бог, а не мы сами.

#### ПЛАН УРОКА

- ТЕРПЕЛИВЫЙ БОГ.
  - А. Мы знаем, что Бог и грех не могут сосуществовать.
  - Б. Бог желает избавить землю от греха и сохранить тех, кто решает принять Его дар вечной жизни через жертву Христа.
  - В. Бог терпелив и хочет, чтобы у каждого человека была возможность свободно избрать Его дар вечной жизни. Он не желает мириться с грехом, но Он долготерпелив и не хочет, чтобы кто-либо погиб.
- II. С НЕТЕРПЕНИЕМ ОЖИДАТЬ СУДА.
  - А. Многие боятся суда, потому что у них нет уверенности в вечной жизни.
  - Б. Когда мы следуем за Господом, то с нетерпением ожидаем суда, потому что знаем, что после его окончания грех будет навеки искоренен и мы увидим нашего Искупителя лицом к лицу.
  - В. Бог знает все сокровенные тайны нашей жизни. Если мы исполняем Его волю, то будем безопасно покоиться на Его длани во время суда.
- III. БОГ ЕСТЬ СУДЬЯ.
  - А. Бог является одновременно Творцом и Губителем.
  - Б. Он уничтожает грех, но может пощадить грешника. Это зависит от принятия грешником Христа как своего Искупителя.

- В. Поскольку Бог является Творцом и Губителем, мы можем быть спокойны, зная, что Он есть Судья. Нам не придется беспокоиться или тратить силы на то, чтобы пытаться отомстить за себя.
- Г. В некоторых случаях христианам приходится выносить решения о поступках других христиан. Мы должны смотреть на пример Бога и просить Его о том, чтобы Он руководил нами, когда мы будем анализировать эти случаи.

#### КОММЕНТАРИЙ

В уроке на эту неделю исследуется пятое видение в Книге Амоса. В первых двух видениях были показаны надвигающиеся Божьи суды: саранча, которая уничтожит посевы; огонь, пожирающий землю и воду; и Бог, удерживающий эти суды в ответ на ходатайственную молитву пророка. В третьем видении был показан отвес, которым Бог будет измерять Израиль. Четвертое видение о корзине со спелыми плодами указывало на то, что грехи Израиля созрели. В последнем видении говорится о Божьем гневе, который Он собирается излить на Израиль, чтобы показать, что окончательно отвергает Свой народ, за исключением Остатка.

Видение направляет наше внимание на Господа, стоящего у жертвенника; Господа, от Которого нельзя скрыться; и Господа, очи Которого обращены на Остаток.

І. Господь, стоящий у жертвенника

Жертвенники играли ключевую роль в истории Израиля (см. Быт. 22:9; Исх. 27:1—8; 30:1—10; 40:6; 2 Пар. 4:1 и т.д.). Жертвенник символизирует доступ к Богу через жертву, которая возлагается на него. Он напоминал Израилю о его спасительном наследии (см. Ис. Нав. 22:26—29) и иногда служил местом убежища (см. 3 Цар.1:50, 51). В Евр. 13:10, где идет речь о жертве Христа на кресте, сказано, что «мы имеем жертвенник». В Откр. 8:3 упоминается жертвенник курения на небе. Этот жертвенник символизирует тот факт, что мы имеем доступ к Богу через молитву.

Самое важное в жертвеннике то, что это место поклонения Богу, на котором грешники приближаются к Богу через жертву покаяния, чтобы получать у Него уверенность в прощении и ответ

на свои молитвы. Вот почему в Ветхом Завете Яхве ревностно охраняет жертвенник и предупреждает Израиль не иметь ничего общего с языческими жертвенниками и чужими богослужебными обычаями (см. Втор. 12:2, 3).

При жизни Амоса израильтяне стали поклоняться идолам у ложных жертвенников. Израиль погрузился в духовный сон и опустошил себя духовно. Всякий раз, когда мы разбавляем служение Богу человеческими обычаями или вовсе отрицаем необходимость поклоняться Ему, мы оскверняем священный жертвенник. В этом случае Господь бывает вынужден произнести слова суда: «Ударь... обрушь... поражу» (Ам. 9:1).

II. Господь, от Которого нельзя скрыться

Три раза Амос ссылается на то, что Господь поклялся совершить Свой суд (см. Ам. 4:2; 6:8; 8:7). Наконец, суд начался. Господь стоит у жертвенника и объявляет Израиль виновным. События последнего времени будут происходить аналогичным образом. Для нас, имеющих полный свет Его истины, знающих Божью благодать и суд, завершение времени испытания будет означать возвещение вести, от которой нет избавления: «Не запечатывай слов пророчества книги сей; ибо время близко. Неправедный пусть еще делает неправду; нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святой да освящается еще» (Откр. 22:10—12).

От Божественного гнева и суда нет спасения (см. Ам. 9:1). Ни горы, ни глубины морские, ни большие расстояния, никакая сила под солнцем (9:1—6) не смогут послужить нам убежищем. «Куда пойду от Духа Твоего, и от лица Твоего куда убегу? Взойду ли на небо — Ты там; сойду ли в преисподнюю — и там Ты» (Пс. 138:7, 8).

Нераскаявшиеся грешники стоят беспомощными перед верным Божьим судом. У отвергающих Его не будет посредника в этот последний день. Библия говорит о них, что они «скрылись в пещеры и в ущелья гор, и говорят горам и камням: падите на нас и сокройте нас от лица Сидящего на престоле и от гнева Агнца; ибо пришел великий день гнева Его, и кто может устоять?» (Откр. 6:15—17).

III. Господь, очи Которого обращены на Остаток

Несмотря на свою природу, грех не может расстроить выс-

ший замысел Бога. Даже когда суд опустошает землю, Его благодать сохраняет Остаток, который остается верным. «Но... не совсем истреблю, говорит Господь» (Ам. 9:8). Как Божий суд обязательно уничтожит грех, так Его благодать заверяет нас, что уповающие на Него будут спасены.

Амос также подчеркивает еще один важный аспект взаимоотношений между Богом и людьми. Бог является Господом всех народов. Его благодать и суд простираются от Эфиопии и Филистимии до Сирии (9:7). Ни государственные границы, ни цвет кожи, ни язык не смогут скрыть людей от Божьего суда или благодати. Божье Царство наследуют люди со всех концов земли. «И возвратятся избавленные Господом и придут на Сион с пением, и радость вечная над головою их; они найдут радость и веселье: печаль и вздохи удалятся» (Ис. 51:11).

# ТЕКСТЫ ДЛЯ ИССЛЕДОВАНИЯ: *Мф. 25:41; Пс. 36:7—13; Рим. 8:30—39*

1. Бог не может мириться с грехом. Тем не менее Он любит грешников. Как же Он сможет уничтожить грех, если человечество погрязло в нем?

- 2. В Библии Бог часто изображается любящим Родителем (см. Мф. 7:9—11; 23:27; Лк. 15:11—32). Он также является высшим Судьей и Творцом. Воистину у Бога самое сложное служение в истории нашего мира. Какой добрый родитель может оставаться беспристрастным, вынося приговор своим детям? Где заканчивается роль Бога как Творца и начинается Его роль Судьи? Когда Христос приступает к выполнению Своей роли Ходатая?
- 3. Что мы узнаем о Божьем характере, когда читаем о том, как Он совершил суд над израильтянами? Чем роль Судьи отличается от роли Творца и духовного Вождя? С другой стороны, можно ли отделить Его роль Судьи от роли Творца и духовного Вождя?

# ЛИЧНОЕ БЛАГОВЕСТВОВАНИЕ

Основные тексты: Пс. 33:15; Евр. 10:26-39

Хотя у всех нас есть право на личное мнение, нам важно помнить, что суд находится в руках истинного и справедливого Бога. Мы вправе самостоятельно решать, какое влияние оказывает или не оказывает на нас наш брат или сестра. Но только Бог видит истинные намерения его или ее сердца (это еще одна причина, по которой у нас нет права судить другого человека).

Суд Господа основательный и полный. Он учитывает все факторы — как скрытые, так и очевидные — а также все последствия греха. Будучи милующим Богом, Он исправляет нас таким образом, чтобы научить нас, что значит быть христианами и как быть ближе к Нему. Однако в конце Он будет судить нас в зависимости от нашего принятия жертвы Иисуса. На основании этого Он омоет и очистит нас от всего, что имеет видимость греха. Ни один человеческий приговор никогда не будет таким всеобъемлющим.

Можем ли мы составлять определенное мнение о других людях, не вынося им суда? Как это связано с повелением Иисуса любить наших ближних? См. Лк. 10:25. Каким образом мы можем также донести до сознания других людей мысль о том, что суд и отмщение следует оставлять Господу?

#### ОТ ТЕОРИИ К ПРАКТИКЕ

Вы обретаете душевный мир, когда думаете о конце нашего мира? Откуда вы знаете, что будете спасены? На каких обетованиях Слова Божьего вы покоитесь? Попросите присутствующих в классе поделиться своими любимыми обетованиями.

## ВОПРОСЫ ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

- 1. Как Бог избавится от греха, не уничтожая тех, кто его совершал? Что делает Его правомочным выполнить эту задачу?
- 2. В материале за воскресенье отмечено, что не все грешники спасутся от своих грехов. Несмотря на многократные попытки отвергнуть грех, многие предпочтут остаться в нем. Но существуют ли такие люди, которые грешат и не могут помочь себе? Например, многие верят в то, что гомосексуализм это врожденное следствие греха или что Бог сотворил этих людей именно такими. Как может спастись гомосексуалист?
- 3. Бог не только управляет воинствами небесных тел, но и является праведным Правителем всех сотворенных существ. Почему Он может претендовать на оба этих титула?

Если ответ так прост, почему не все это признают? И как нам к этому относиться?

## ВОПРОСЫ ДЛЯ ЗАКРЕПЛЕНИЯ

- 1. Нам необходимо ежедневно подчиняться Господу, спасшему нас от гибели, и доверять Ему в вопросах, которые в настоящее время кажутся трудными. Как мы можем ежедневно подчиняться Богу и верить, что Он решит эти вопросы, даже если мы не знаем Его планов относительно нашего будущего? Что может укрепить нас? Как нам может помочь терпение и другие плоды Духа?
- 2. Бог знает Своих. Он проведет четкую грань между верными и неверными. А можем ли мы отличить истинных Божьих чад от лицемеров на основании этого знания? Почему мы так скоры на то, чтобы судить людей, которые не вписываются в наше представление об идеальном верующем? Почему мы нередко считаем, что самые заметные люди в церкви являются самыми верными и образцовыми? Если пшеница и плевелы будут расти вместе, мы должны согласиться с тем, что только Бог воистину знает, кто за и кто против Него.
- 3. Один из уроков просеивания показывает нам, что мы смотрим на внешность, а Бог смотрит на сердце. Мы снова слышим, как Бог говорит нам о нашем сердце. Он просит нас отдать Ему его и доверить Ему «распахать целину своих сердец». Теперь мы видим, что в то время как мы ищем внешние признаки христианства, Он исследует наши сердца. Имея в виду этот факт, скажите, почему Он просит нас подчиняться и доверять Ему, а также преобразовывать свое сердце, средоточие нашего естества? Как этот процесс позволяет Ему определить, кто из нас любит Его всем сердцем? Пригласите членов своего класса отдать Христу свои сердца, чтобы на Божьем суде было установлено, что их сердца всецело преданы Ему.

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Наш Бог терпелив. Он мог бы уничтожить мир сразу после того, как первая чета вкусила запретный плод. Однако Он хочет

сохранить жизнь грешнику и уничтожить грех. Мы можем с радостью ожидать суда, если ежедневно доверяем свою жизнь Его попечению. Нам не нужно волноваться об отмщении обижающим нас. Бог знает все обстоятельства. Поскольку Он наш Судья, Он защитит нас. Нам нужно помнить, что мы должны ненавидеть грех и любить грешника, потому что именно такой пример нам подает Бог.

# **ВОССТАНОВЛЕНИЕ**

**ОСНОВНЫЕ ТЕКСТЫ: Ис. 35:10: Лк. 21:28** 

#### ЦЕЛЬ УЧИТЕЛЯ

- Рассказать о замысле Бога восстановить мир в его первозданной красоте.
- 2. Напомнить о том, что мы можем чувствовать себя в безопасности, зная, что приближается наше искупление.
- Обсудить мысль о том, что наше спасение зависит также от нашего выбора.

#### план урока

- БОГ ОБНОВИТ ЗЕМЛЮ.
  - А. Божий план спасения включает восстановление мира в его первозданном состоянии.
  - Б. Мы видим, что хотя израильтяне часто пренебрегали Божьим планом в отношении них, Он позволил им вернуться из плена в землю обетованную.
  - В. Мы также сможем вернуться из нашего скитания (разлуки с Богом) в обетованную землю (небо и новую землю).
- II. НАШЕ ИСКУПЛЕНИЕ ПРИБЛИЖАЕТСЯ.
  - А. Евангельское семя сеется и возделывается с самого начала времени. Оно пустило корни, и саженцы приносят плод.
  - Б. Когда плод созревает, начинается жатва. Непогода будет наносить ущерб посевам, и иногда может казаться, что весь урожай погиб
  - В. Придет главный Жнец, и каждый из нас пожнет то, что сеял. Все верные вернутся к Небесному Отцу, чтобы пребывать перед лицом Его.
- III. УСЛОВНОЕ СПАСЕНИЕ.
  - А. Во время Второго пришествия Бог, безусловно, установит Свое вечное Царство.

- Б. Он предложил спасение от проклятия вечной смерти. Смерть Иисуса залог того, что Он все сделает для нашего спасения.
- В. Наше спасение теперь зависит только от нас. Бог исполнит Свое обещание спасти нас, если мы примем Его дар и будем жить в согласии с Его волей. Но Он не сможет спасти нас, если мы изберем иной путь.
- Г. По Своей бесконечной мудрости Бог наделил грешные творения способностью выбирать судьбу. Мы не можем позволить себе злоупотребить той свободой выбора, которую Он нам дал. Если мы погибнем, нам некого будет в этом винить, кроме самих себя.

#### КОММЕНТАРИЙ

Амос подписывает свою книгу такими словами: «Говорит Господь Бог твой» (Ам. 9:15). Пророк черпает уверенность и свой авторитет у Того, Кто призвал его. Когда мы уверены в Господе, Боге нашем, когда мы не сомневаемся в том, что Он призвал нас, и когда мы провозглашаем исключительно Его Слово, нам не нужно опасаться за последствия.

Поскольку Амос знал своего Бога и всецело предал себя Слову Бога, он, не колеблясь, говорил о грехах Израиля и других народов, а также о надвигающемся суде.

В уроке на эту неделю мы будем говорить о том, что Амос закончил свое служение заверением в восстанавливающей благодати Божьей. Благодать и любовь всегда являются первыми словами обращения Бога к Своему народу. «Забудет ли женщина грудное дитя свое, чтобы не пожалеть сына чрева своего? но если и бы и она забыла, то Я не забуду тебя» (Ис. 49:15).

Слова Амоса о восстановлении, вне всякого сомнения, частично относятся к Израилю после его возвращения из вавилонского плена. Но мы будем изучать их применение в более широком контексте, чтобы узнать, как Бог планирует восстановить все в конце времени. Мы будем размышлять над тем, когда, что и каким образом Бог восстановит.

- І. Восстановление: когда оно произойдет
- «В тот день» (Ам. 9:11) это библейский ответ на вопросы людей относительно времени Божественного восстановления. Тот день будет днем Господа, когда Он Своей властью положит конец

греху и вернет праведности ее законное место во Вселенной.

Не все верят в Божественное восстановление нашего мира. Но Исаия писал: «Вот, Я творю новое небо и новую землю, и прежние уже не будут вспоминаемы и не придут на сердце» (Ис. 65:17). Петр также предсказывал, что «по обетованию Его» мы «ожидаем нового неба и новой земли, на которых обитает правда» (2 Петр. 3:13). Более того, он говорит об этом обетовании в контексте Второго пришествия. И, наконец, в Откр. 21:1—5 Иоанн описал новое небо и новую землю как часть кульминационной искупительной деятельности Бога в конце времени.

Если «тот день» не будет средоточием наших надежд, нашего поклонения и образа жизни, это только лишь приведет нас к безысходности и отчаянию. Но если мы будем жить с верой в то, что «тот день» вскоре наступит, в нашей жизни отчаяние сменится надеждой, бессмысленность — уверенностью, а покорность неизбежному — радостным предвкушением. «День Господень» обязательно придет! См. 2 Петр. 3:10.

Но «день Господень» — это не только то событие, которое мы предвкушаем. Он придает смысл нашей жизни здесь и сейчас. «Тот день» бросает нам сегодня вызов. «Если так все это разрушится, то какими должно быть в святой жизни и благочестии вам, ожидающим и желающим пришествия дня Божия?» (2 Петр. 3:11, 12).

II. Что будет восстановлено

Что Бог восстановит в тот день? Давайте смотреть дальше возвращения Израиля из плена — ведь это было лишь частичным исполнением пророчества Амоса. Давайте обратимся к тому времени, когда Бог восстановит все.

1. Сначала Бог оправдает Свой характер. Амос говорит о восстановлении скинии Давидовой (см. 9:11). Царствование Давида было золотым веком Израиля только потому, что Израиль в то время был всецело предан Яхве. Однако со временем Израиль перестал чтить Бога во всех своих делах.

В этом грехе повинен не только древний Израиль. Мы также совершаем его, когда гордимся своими достижениями и живем так, как будто Бог не имеет для нас никакого значения. Но «в тот день» вся Вселенная признает Бога за Того, Кем Он на самом деле является

(см. Откр. 5:11-14). Тогда Бог освободит Свой народ из плена греха, уничтожит сатану и его воинства (см. Откр. 20:10-15) и устроит Свое жилище рядом с нами (см. Откр. 21:1-4).

2. Бог восстановит жизнь с избытком. На обновленной земле изменятся все стороны жизни: как биологической, так и духовной; от строительства до быта, от профессионального труда до поклонения Богу (см. 9:12—15; см. также Ис. 65:17—25). Вечная жизнь, обещанная Божьему народу, не будет прерываться. Это обещание дано Самим Богом: «И водворю их на земле их, и они не будут более исторгаемы из земли своей, которую Я дал им, говорит Господь Бог твой» (Ам. 9:15).

III. Восстановление: как оно произойдет

Амос не сообщает нам, как Бог произведет окончательное восстановление. Ему было вполне достаточно услышать: «Говорит Господь Бог твой» (9:15). Ему достаточно Божественной гарантии: «Я восстановлю... заделаю... устрою... возвращу из плена... и водворю их» (9:11—15).

Это восстановление не будет делом человеческих рук. Оно не произойдет в результате постепенного совершенствования общества, о чем грезят гуманисты и социологи. Оно будет результатом Божественного вмешательства в людские дела. Сатана будет сокрушен раз и навсегда. Божьи намерения наконец-то осуществятся. Господь открыл нам «тайну Своей воли по Своему благоволению, которое Он прежде положил в Нем, в устроении полноты времен, дабы все небесное и земное соединить под главою Христом» (Еф. 1:9, 10).

ТЕКСТЫ ДЛЯ ИССЛЕДОВАНИЯ: Ис. 25:4, 8; 1 Кор. 15:51—55; Откр. 21:1—7

- 1. Божье прощение безусловно. У всех нас есть одна и та же возможность принять его, какие бы грехи мы ни совершали. Что это говорит нам о характере Бога, и как мы можем примирить это с учением о том, что Господь есть Судья? Как эти две картины затрагивают основание вашей веры и ваше восприятие суда?
- 2. Если высший замысел Бога восстановить в мире первозданную славу и красоту, а в людях — первозданную чисто-

ту, почему Он до сих пор этого не сделал? Он всемогущ и может изменить все и вся во мгновение ока. Почему для Него так важно, чтобы все имели возможность услышать о Его суде до того, как Он произведет его? Если так важно, чтобы все услышали о суде, то какова в этом наша роль как Божьего народа?

3. В Ам. 9:13 говорится о том, что пахарь застанет жнеца. Что это говорит нам о Божьих планах? Как это символизирует смерть Христа? Оцениваем ли мы по достоинству то, что нам посчастливилось много раз слышать Божью весть? Поясните свой ответ. Как мы можем на примере Израиля времен Амоса не впасть в благодушие?

# личное благовествование

Основной текст: Ин. 14:1-3

Последний урок обращает наше внимание на самое большое преимущество, которое предлагает нам христианство: воссоединение людей, потерявших своего Отца. В конце концов, они смогут наслаждаться плодами своего верного ученичества и пожать последнюю жатву в полноценном плане спасения, наряду с милостью и справедливостью своего Господа.

Благовествуя неверующим людям, мы должны говорить им о даре вечной жизни. Намного легче восторгаться жизнью в блаженной вечности, нежели гибелью современного мира. И то и другое актуально и насущно, но нам следует обратить внимание на то, как мы излагаем факты неверующим людям.

Как мы можем поделиться с теми, с кем общаемся, радостью и восторгом ожидания скорого возвращения нашего Господа? Как мы можем воодушевить наши семьи, друзей и знакомых взыскать Бога, чтобы иметь жизнь?

#### ОТ ТЕОРИИ К ПРАКТИКЕ

Кому нужно рассказать о Царстве Небесном? Может быть, вы обидели людей, которым нужно знать, что Христос любит их и хочет спасти их? Попросите участников своего класса написать на бумаге имена этих людей; затем помолитесь о том, чтобы Бог предоставил участникам вашего класса возможности поделиться с ними Благой вестью или послал к ним того, кто это сделает.

## ВОПРОСЫ ДЛЯ РАЗМЫШЛЕНИЯ

- 1. Какие вещи стоят того, чтобы ради них потерять вечность? Таких вещей, конечно же, нет, но в наш век безудержного греха люди теряют жизнь из-за таких пустяков, как несколько сотен рублей или даже возможность лишний раз повеселиться. Мы больше не губим свои души ради того, чтобы приобрести весь мир. Какое отчаяние, должно быть, овладело людьми, если они готовы губить себя ради таких бессмысленных вещей! Почему Божий дар жизни для некоторых стал таким бессмысленным? Какую роль в этом постепенном вырождении играет сатана?
- 2. Бог планирует полностью очистить мир от греха и восстановить его в его первозданной красоте. Сравните Книгу Амоса и планы Бога восстановить Израиль с последним временем и Его планами возродить нас. Как вы думаете, какие уроки Бог желает преподать нам с помощью Книги порока Амоса?
- 3. Как Бог позаботится о том, чтобы грех никогда больше не проник на землю? Если все мы грешники, ожидающие жизни на новой земле, как Господу удастся до такой степени искоренить грех из нашей жизни, чтобы от него не осталось и следа на новой земле? Что означают слова о том, что Бог никогда больше не будет мириться с грехом?

# ВОПРОСЫ ДЛЯ ЗАКРЕПЛЕНИЯ

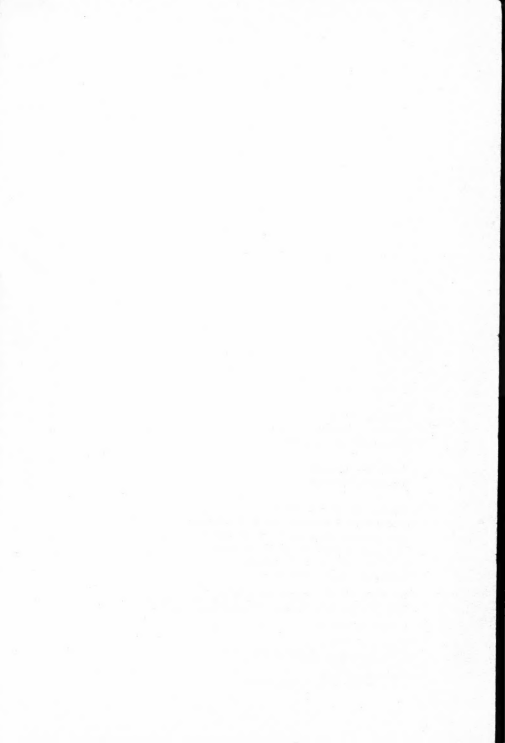
- 1. Наш урок объясняет, когда и как произойдет окончательное восстановление, и говорит, что «не видел того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человеку, что приготовил Бог любящим Его» (1 Кор. 2:9). Это означает, что мы не можем даже приблизительно представить себе замысел Божий в отношении нас. Хотите ли вы быть в вечности? Что удерживает вас в мире греха? Поразмышляйте об этом.
- 2. Обсудите значение слова восстановление. Опишите, что именно должно быть восстановлено на земле. На какое восстановление своих родных и себя самого вы надеетесь и о каком восстановлении молитесь? Можете ли вы представить себе тот день, когда ни болезни, ни автокатастро-

- фы, ни убийства, ни депрессии, ни войны, ни геноцид и ничто другое больше не смогут отнять жизнь у тех, кого вы любите?
- 3. Прочитайте Откровение 21 и 22:1—6. Перед тем как вознести молитву в конце занятия, попросите членов класса посвятить свою жизнь Богу, чтобы Он смог восстановить их. Также спросите у них, что им необходимо, чтобы они оставались верными Богу до пришествия Иисуса (например, кому-то может понадобиться мудрость, вера, сила, желание исследовать Слово Божье, воздержание и т.д.). После того как люди поделятся своими нуждами, помолитесь вместе с ними.

#### **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Бог ожидает, когда каждый из нас признает свою потребность в Нем. Хотя мы блуждаем в пустыне, Он всегда готов снова привести нас к Себе. Наше искупление вскоре совершится, но наше спасение зависит от нашего принятия Божьего пути. Поскольку мы не можем легкомысленно относиться к этой возможности или выбору, нам пора начать серьезно искать Бога, чтобы войти в жизнь вечную.





4 квартал 2001 г. Пособие по изучению Библии Руководство для учителей

# Лео Р. Ван Долсон **Взыщите Господа**

Перевод И. Л. Поспехина
Ответственный редактор Ю. А. Комзолова
Литературный редактор С. В. Мелешин
Технический редактор И. Н. Гончаров
Дизайнер обложки Е. Б. Зайкова
Корректор Н. М. Лукьянова

Сдано в набор 07,08.2000. Подписано в печать 28,05.2001 г. Формат  $60 \times 84/16$ . Бумага газетная. Гарнитура Ньютон. Печать офсетная. Усл.-печ. л. 5,58. Уч.-нзд. л. 4,0. Тираж 9 587 экз. Изд. № П-304. Заказ № 2166.

ЛР № 030289 от 30.07.1997.

Издательство «Источник жизни» 301000, Тульская обл., п. Заокский, ул. Восточная, 9 Тел. (08734) 2 21-30, 2-29-70. Fax (08734) 2-18-70. E-mail:solph@life.tula.net Tunorpadwa издательства «Источник жизни»

# издательство «Источник жизни»

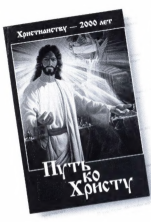
# ПРЕДСТАВЛЯЕТ:

# Кассеты



#### А. Максвелл Вечерние рассказы для детей в 5-ти томах

Старшее поколение любит вспоминать семейные вечера, когда читались книги и шли разговоры о жизни. К сожалению, в наш суетный век так мало времени удается проводить в кругу самых дорогих людей! Вечерние рассказы помогут вернуть эту добрую семейную традицию в ваш дом, а поучительные истории помогут привить детям нравственные основы жизни. Вечерние размышления станут самым желанным временем для всей вашей семьи.



# Е. УайтПуть ко Христу

Наша жизнь состоит из множества путей: путь к благополучию, путь к образованию, путь к признанию и славе. Следование к намеченным целям вселяет в нас надежду, но не всегда приводит к душевному миру и подлинному счастью. На страницах этой книги просто и ясно показан путь, ведущий к Богу, способному удовлетворить все нужды ишушей души.

